
ESCOLA PAULISTA DE PSICODRAMA 
 

 

Cecília Leite Costa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PSICODRAMA MORENIANO E ANÁLISE 

PSICODRAMÁTICA: 

Encontros e desencontros 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro, 

2017 

 
 



Cecília Leite Costa 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PSICODRAMA MORENIANO E ANÁLISE 

PSICODRAMÁTICA: 

Encontros e desencontros 

 
Trabalho de conclusão de curso apresentado ao curso de formação  

da Escola Paulista de Psicodrama 

 

 

Orientadora: Cristiane A. P. Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 
À Maria Lúcia Coelho, por ter me apresentado, com generosidade, ao trabalho do 

psicodrama e à Análise Psicodramática. 

À Virgínia Silva, pelo suporte e continência para desenvolver minhas ideias. 

À Cristiane Silva, pela orientação atenta e segura. 

 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2016 



  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                              Aos meus pais e ao Ti, minhas condições de possibilidade. 

                                      A todos os que vêm participando e contribuindo com  

                                      o meu processo de integração.  



PSICODRAMA MORENIANO E ANÁLISE PSICODRAMÁTICA: 

ENCONTROS E DESENCONTROS 

INTRODUÇÃO  

O objetivo do trabalho é sublinhar a importância dos conceitos de Fase 

Cenestésica e Catarse de Integração para teorias que considerem as experiências 

egóicas/conscientes e as experiências sensórias pré-verbais centrais para o trabalho 

clínico. A meu ver, a Análise Psicodramática 
1 

contempla, de modo consistente, ambas 

as fases do desenvolvimento psicológico.  

Desse aspecto, a teoria da espontaneidade moreniana foi fundamental para o 

desenvolvimento das mencionadas noções. A natureza humana espontânea proposta por  

Moreno é proxima à tese de Freud ao trazer o foco da noção de saúde psíquica para os 

primeiros anos de vida e de Winnicott e Melaine Klein, ao supor a possibilidade de uma 

natureza genuína (Self Verdadeiro), que não é “desvelada”, como uma “natureza pura”, 

mas integrada às construções identitárias dos sujeitos. A grande contribuição de Moreno, 

todavia, está na criação de técnicas que oferecem a possibilidade de acesso às 

experiências emocionais não conscientes (catarses) no trabalho terapêutico grupal ou 

bipessoal, tornando-o mais versátil.  

Dadas essas considerações iniciais, a proposta do trabalho é descrever, 

brevemente, as noções morenianas fundamentais para o desenvolvimento da AP: 

Espontaneidade e Tele. A partir disso, procuraremos descrever a Fase cenestésica como 

teorizada pela AP e ilustraremos, por meio de dois casos clínicos, a importância desse 

momento do desenvolvimento psicológico do sujeito.  

2- Visão do homem moreniano.  

Moreno nasceu em plena Belle Époque. Viveu na Viena de Freud e Wittgenstein 

com a curiosidade e a energia arrebatadora dos gênios. Entre os movimentos que 

                                                         
1 Daqui em diante me referirei à Analise Psicodramática por meio da sigla AP 



influenciavam a religião e a filosofia no início do século XX, um deles o marcou 

especialmente, o existencialismo. Muitos estudos tentaram encontrar as influências da 

filosofia de Bergson sobre Moreno, pois, segundo ele, Bergson teria sido o “reintrodutor 

do conceito de espontaneidade na filosofia”. (Garrido. p.20). Tenta-se, igualmente, 

encontrar traços da postura de vida de Kirkegaard em sua obra, sobretudo em sua 

preocupação com a “existência autêntica, vivida, na qual haja lugar não só para a lei da 

razão e para o senso comum, mas também para o irracional e para a loucura”. (ibid).  

Mais importante que as influências filosóficas - que, em última instância, 

responderiam por um existencialismo analítico -, os existencialistas heróicos do 

Seinismo e do hassidismo teriam sido seu modelo como homem e pensador. Sua 

aspiração era uma teoria existencial que propusesse o trabalho terapêutico apoiado na 

experiência vivida. Dessa forma se escaparia de uma “teoria filosófica sobre 

espontaneidade” (Bergson), da prisão existencial de kierkgaard (o Eu preso na auto-

reflexão não consegue atingir o Tu) e da prisão estética do Encontro proposto por Buber 

que, segundo ele; “não sai do livro para encontrar esse tu” (Moreno, J.L. 1978,135). Essa 

busca, na minha opinião, é a bússola e o fio condutor de coerência na teoria de Moreno, 

tantas vezes ambígua e contraditória. O marxismo – não com tamanha força, mas com 

peso relevante, de acordo com Gonçalves, Wolff e Almeida (1988) -, também teria 

influenciado fortemente o pensamento e a vida de Moreno. Isso se mostra no esforço que 

fez para evitar a alienação do homem, realçando sua origem grupal e procurando colocá-

lo no “caminho da expansão e da realização, que lhe permitem se comunicar de forma 

autêntica” (Ibid.p. 27).  

Seja como for, a utopia social e a necessidade de preservar a espontaneidade do 

individuo esbarraram em incongruências que Moreno tentou resolver ao longo da vida 

com uma teoria da experiência humana “experimentada” em vivências e em situações de 

grupo. Ultrapassa os limites do trabalho aprofundar a articulação entre a sociologia e o 

ambiente psicológico que marcaram a trajetória de Moreno. Minha ideía é enumerar os 

pressupostos de sua visão de homem comuns à teoria da AP.  

Para Moreno, o ser humano é espontâneo e criativo por natureza. Ele adoece 



emocionalmente porque a Espontaneidade é bloqueada na relação com os adultos- seus 

cuidadores- e com o Sistema Social. O individuo nasce como um agente 

espontaneamente participante, ativo, e não desamparado. A espontaneidade é também 

criatividade, já que o ato criativo é produto da energia posta em ação. Criatividade e 

espontaneidade são, assim, duas faces da mesma moeda. Nossa vida é marcada pela 

espontaneidade, contanto que ela não seja sufocada pelas “conservas culturais”. De 

modo breve, espontaneidade é a capacidade de dar uma resposta nova e adequada às 

situações.  

A experiência humana é também definida pelo Instante, o Momento. Ela 

acontece no aqui e agora, como no ato de criar ou de ver algo surgir. A criança vem 

equipada para se desenvolver na ação e na relação e se isso acontecer em condicões 

saudáveis, isto é, espontâneas, será um criador, autêntico, integrado. 

Os percalços ocorrem pela necessidade do sujeito se ajustar à vida social. Embora 

a vida social seja a condição de possibilidade da existência do individuo é também o 

grande obstáculo a seu pleno desenvolvimento. A sociedade é responsável pelo seu 

adestramento, pela burocratização de sua criatividade e pelo seu adoecimento físico e 

mental. A espontaneidade não vem bloqueada de fábrica. Em condições facilitadoras, 

teremos um ser criativo, um gênio em potencial.  

A criatividade se transforma em objetos, no plano concreto; em normas e regras, 

no plano social, e em hábitos e condutas, no plano psicológico. A expressão no mundo 

dessas operações terminam por “amortecer” o ímpeto primeiro da espontaneidade e da 

criatividade, produzindo o que é denominado de Conserva Cultural. Além disso, se as 

condições grupais do sujeito forem “patológicas”, atmosferas ou climas inibidores 

atravessarão sua experiência. Por isso, para certos adultos, psicoterapia de grupo seria a 

saída para a recuperação da espontaneidade/ criatividade travada. A experiência 

fossilizada, rotineira, repetitiva, adoece. O retorno à saúde ocorreria pelo desbloqueio e 

liberação dos impulsos produtivos.  

Vejamos com um pouco mais de detalhes as duas noções de Moreno, presentes 



no trabalho clínico da Análise Psicodramática: 1) Espontaneidade e 2) Tele.  

 

2.a - Espontaneidade.  

A espontaneidade é o postulado fundamental da teoria de Moreno. Parte do seu 

trabalho foi dedicada a encontrar a justa definição do termo. Moreno não conseguiu 

evitar o uso do vocabulário físico, ao pensar na espontaneidade como energia. Mas, se as 

influências que sofreu são francamente filosóficas e religiosas, muitas vezes parece que 

seu maior esforço consistiu em dominar a doutrina freudiana para contestá-la. Desse 

ângulo, a questão enfrentada por Moreno poderia ser descrita da seguinte maneira. 

Qualquer energia precisa ser conservada, caso contrário não haveria como explicar a 

formação de objetos, conceitos e demais fenômenos com conteúdos “reconhecíveis”. Se 

a energia, para ser original, tivesse que perecer cada vez que emergisse no universo do 

sentido, como explicar a permanência ou a solidez de seus produtos? Por conseguinte, a 

energia, por um lado, precisa ser uma “força” indeterminada da natureza, por outro, 

precisa produzir algo tangível para que possamos perceber e discriminar sua presença 

como coisa ou evento do mundo.  

Moreno achava que a energia, no pensamento de Freud, teria que ser conservada 

e sublimada. No entanto, afirmava ele, este tipo de teoria explicava apenas os processos 

“normóticos”, medíocres e patológicos da humanidade. Ele pretendia criar outra coisa. 

Ao invés de pensar sobre o médio e o doente, a teoria deveria pensar sobre o gênio e a 

saúde: 

“(...) a psicanálise havia criado uma atmosfera de temor entre os jovens. O medo à 

neurose era a palavra do dia. Um gesto heróico, uma aspiração nobre tornavam seu portador 

imediatamente suspeito...”. Foi a psicanálise que, na retaguarda, começou a lutar contra o gênio, 

procurando adaptá- lo à sua conveniência e desconfiando dele, devido a seus complexos. Depois 

de expulsar as forças cósmicas criadoras da natureza (Darwin) e da sociedade (Marx), o passo 

final foi a purificação do gênio pela psicanálise. Foi a vingança da mente medíocre para reduzir 

todas as coisas a seu mais baixo denominador comum. Como todos têm complexos e o homem 



criador não é exceção, todos são semelhantes”. (Moreno, 1975, in Garrido, p.27)  

O gênio, para Moreno, não é necessariamente alguém que se destaca da multidão 

mediana. Qualquer ser humano é um gênio em potencial, visto que é dotado de 

espontaneidade. Porém, como ele não queria que a espontaneidade fosse a energia que se 

conserva e adoece, definiu-a como “Força”. Mais tarde, propôs duas classes de energia 

ou de espontaneidade: uma que se conserva e outra que se gasta imediatamente ao 

emergir. Essa última deveria “emergir para ser gasta e ser gasta para dar lugar a outro 

impulso de energia” (ibid, p.123). Neste caso, funcionaria como uma espécie de 

disparador (catalizador), que aceleraria as reações químicas do organismo, sem se 

misturar com elas, mantendo sua integridade. Assim, Moreno manteve a ideia de energia 

ou força que cria, mas não se fossiliza. Teve, entretanto, de aceitar que tal força fosse 

perecível: embora devesse participar na criação do produto, não podia se manter quando 

ele era concluído.  

Note-se, em primeiro lugar, que enquadrar os esforços morenianos numa 

discussão puramente conceitual é torná-lo “Conserva Cultural de si mesmo”. A riqueza 

dos conceitos aparece ao considerarmos os objetivos visados, quais sejam: a contribuição 

da experiência existencial (que implica a vivência do Encontro com o Outro) para as 

teorias sociológicas e psicológicas dos sujeito. 

Dito isso, a fundamentação empírica da Espontaneidade, em linhas gerais, 

precisou dar conta:  

1) da conjunção entre Novo e Adequado  

2) da distinção entre os diversos níveis de espontaneidade”.  

Na conjunção entre Criação e Adequação, o importante é valorizar a novidade e a 

originalidade, a fim de distingui-las de um “ato qualquer”. Qual seria, no entanto, o 

critério usado para distinguir entre um ato espontâneo genuinamente criador e outro não 

criativo ou mesmo patológico? Sobre isso, diz ele:  



“Espontaneidade não é fazer qualquer coisa em qualquer momento, em qualquer lugar, 

de qualquer maneira e com qualquer pessoa, o que seria uma espontaneidade patológica. Em 

psicodrama, ser espontâneo é fazer o oportuno no momento necessário. É a resposta boa à uma 

situação geralmente nova e por isto mesmo difícil. Deve ser uma resposta pessoal e integrada, e 

não uma repetição ou uma citação inerte, separada de sua origem e de seu contexto”(Ibid, p.132).  

Do ponto de vista filosófico, o fator E ou Espontaneidade seria um ponto 

específico (E) no meio do Oceano do Universo. Isso porque não se encontra uma 

definição sucinta da espontaneidade em Moreno. Ela é definida negativamente: a 

espontaneidade “não é emoção, pensamento, memória, inteligência ou libido” (ibid., 

p.134). Tampouco é apenas uma conduta nova ou a Liberdade de agir. A espontaneidade 

não ultrapassa a fronteira da norma, pois não é um instrumento sem freio, um 

anarquismo psicológico ou espontaneidade patológica. A Espontaneidade, no meu 

entendimento, é a saída possível para preservar as condições sine qua non de uma vida 

digna, ou seja, vida com liberdade, autonomia e cidadania.  

O “ser humano” ideal de Moreno não deveria estar submetido ao superego, 

subordinado à Ciência ou assimilado aos ratos de Pavlov. Para tanto, deveria haver uma 

Espontaneidade originária na qual o fator E seria a “disposição dos sujeitos a 

responderem às situações, quando requisitados”. Essa disposição não é subjetiva, pois é 

tangível, observável nas condutas de muitos; não é patológica, por ser coerente com a 

conduta dos sujeitos e, por fim, não é “robótica” nem pura imitação porque, quando 

saudável, é capaz de improvisar respostas à solicitações e ações inéditas.  

A saída de Moreno, no entanto, não resolveu as objeções teóricas que lhe haviam 

sido anteriormente endereçadas. Ele continuou a sofrer ataques, inclusive de seus 

comentadores. Alguns criticaram a relação de exclusão mútua entre 

imaginação/criatividade e adequação como, por exemplo, Nehnevajsa:  

“Se adaptação é desejável, não o é a espontaneidade. E se o desejável é a 

espontaneidade ( e creio que seja este o caso), a liberdade do homem, a capacidade de 

imaginação e a criatividade terão preferência com relação `a adaptação” (Nehnevajsa, in 

Garrido, p. 132)  



Mesmo assim, Moreno seguiu se esmerando em lapidar a noção de 

Espontaneidade, até alcançar um grau que considerasse satisfatório, para defender a vida 

humana com as características que lhe pareciam obrigatórias e inalienáveis.  

Em função disso, termina por definir quatro graus de Espontaneidade. Eles serão 

responsáveis pelo o que Garrido chamou de aptidão plástica da adaptação e definirão 

uma experiência integrada (ibid, p.141). Essas são as condicões necesárias para a 

Espontaneidade catalisadora, cujo produto é a criatividade. 

Finalmente temos o Aquecimento (Warming Up), sinal de que a espontaneidade 

começou a atuar. Ela pode aparecer num iniciador físico (contrações musculares), mental 

(sentimentos ou imagens ) ou psicoquímico (estimulações artificiais mediante 

substâncias como o álcool).  

Até esse momento, Moreno lança mão de quatro termos-chave para o trabalho 

clínico: 1) espontaneidade, 2) criatividade, 3) adequação e 4) improvisação. Na 

sequência, eles serão mais bem explicitados e elaborados.  

2. b – TELE  

A Tele, assim como a espontaneidade, resultou da convergência entre a 

experiência vivida de Moreno e o trabalho com grupos. Etimologicamente, Tele significa 

longe ou à distancia. Teoricamente, quer dizer “a menor unidade de sentimento 

transmitida de um indivíduo ao outro” (ibid, p.196) ou, Segundo Blatner, “processo que 

atrai ou repele indivíduos reciprocamente” (Moreno, 1937, in Blatner, 1994, p.1) Logo, 

era importante para Moreno definir Tele como algo que acontece em dupla direção, 

como um fenômeno mútuo, recíproco, diferente da empatia que seria uma relação de 

mão única. Além disso, era importante descrevê-la como a partícula ou unidade mínima 

que definiria a essência da Relação e, em decorrência, do Grupo: “Tele é a percepção 

interna e mútua dos indivíduos; é o cimento que mantém os grupos unidos”. (Garrido, 

1996, p.196).  

A Tele, a rigor, está presente desde a primeira conexão com o outro, na origem 



da Matriz de Identidade. A matriz de identidade surge na primeira relação com a mãe ou 

cuidadora, primeira representante da sociedade. Nesse momento - fase denominada de 

Realidade Total-, a criança ainda não é capaz de se diferenciar, em termos da percepção 

e pensamento, da mãe ou de terceiros. 

Ainda assim, é dessa primeira conexão com o outro que surge a relação2.
.
Por 

conseguinte, a partir desta fase começa a se tecer o primeiro átomo social, em geral, o 

familiar. Átomo Social é:  

“(...) o núcleo de todos os indivíduos com quem uma pessoa está relacionada 

sentimentalmente ou que lhe estão vinculados ao mesmo tempo. É o menor núcleo de uma pauta 

interpessoal de teor emotivo, no universo social. O átomo chega tão longe quanto a própria Tele 

possa alcançar outras pessoas. Daí também chamar-se o alcance tele de um indivíduo”. (Moreno, 

1978, in Garrido, 1996, p.167)  

Na sequência, a criança aprende a se perceber como diferente do outro, isto é, a 

reconhecer objetos. É a etapa em que começa a conceitualizar. Moreno chamou essa fase 

de Realidade Diferenciada, visto que implica a percepção do Eu e, necessariamente, sua 

distinção do Tu. A partir desse momento, ela também começa a sonhar.  

Depois de se separar das pessoas que a rodeiam, ela aprende a distinguir entre 

Fantasia e Realidade. Essa etapa foi denominada Brecha entre fantasia e realidade. Desde 

então, ela se torna capaz não apenas de imitar o outro, mas de imaginá-lo no seu lugar. 

Ela é capaz de se ver “vista de fora” ou de se colocar no lugar do outro.  

Grosso modo, o Fator Tele parece estar para as relações entre os homens como a 

espontaneidade está para a criatividade. Refraseando, a espontaneidade está para o 

improviso criativo assim como a Tele, a conexão entre indivíduos, está para o Encontro. 

Blatner pensa que a insistência de Moreno em diferenciar Tele de Transferência era um 

equívoco, pois, já na obra de Freud, a transferência pressupunha a complementar 

                                                         
2 Na verdade, se formos precisos, Tele é um conceito simultaneamente atomista e complexo (sistêmico). 

Ou seja, é a unidade mínima da relação mas é, também, a própria Relação.   

 



contratransferência, ou seja, uma relação de mão-dupla. Entretanto, para os autores 

brasileiros - Almeida, Gonçalves, Garrido, Wolff - o cotejo entre as duas noções fornece 

as características essenciais do conceito Tele. As oito diferenças fundamentais entre Tele 

e transferência, de acordo com Garrido, seriam:  

1) referir-se ao presente, ao “Aqui e Agora”, em oposição à transferência que se 

refere ao passado;  

2) ser um sentimento de mão dupla, que, para ele, era distinto da transferência.  

3) ser um conceito relativo à saúde, diferentemente da transferência que serve, 

exclusivamente, à psicopatologia.  

4) ser um conceito objetivo, observável.  

5) ser um elemento sadio, terapêutico e não causa de enfermidade.  

6) ser um fenômeno primário, concomitante às primeiras experiências vividas, ao 

passo que a libido e a transferência ocorrem posteriormente no desenvolvimento dos 

indivíduos.  

7) Ser um fator de união em contraposição à transferência que designaria 

desintegração.  

8) Ser um fator que persiste, onipresente, enquanto a transferência 

necessariamente se esvai, se tudo der certo, ou seja, se o tratamento avançar.  

Moreno, dessa forma, parece traçar um quadro das vantagens da Tele sobre a 

transferência. Segue, então, na busca da consistência empírica da sua hipótese, 

quantificando a tele positiva – atração - e a tele negativa – rejeição. Procede também a 

gradação da Tele quanto à proximidade e à distância: as mais próximas aconteceriam 

diretamente, ao passo que as distantes seriam intermediadas por terceiros. A gradação é 

importante para distinguir a relação télica do mero acaso, isto é, dos encontros sem 

significado, que não imprimem nenhuma marca. As distinções e gradações eram 



provadas e medidas por meio dos testes sociométricos.  

Finalmente, também na Brecha, surge a “auto-tele”. Após perceber e conceber a 

imagem de si mesmo, o indivíduo passa a perceber, igualmente, a imagem que os outros 

têm dele. Nesse momento torna-se capaz de inverter papéis, posto que já pode se colocar 

no papel do outro e imaginar como é visto. Para Moreno: “Entre o eu e o outro eu, posto 

fora, se desenvolve um curioso parentesco-afetivo que se poderia chamar de auto- tele” 

(ibid, p.199).  

A parte os exageros ou equívocos no que tange à distinção de Freud, entendemos 

a obstinação de Moreno em articular o espontâneo e o criativo, fenômeno que deveria 

acontecer sempre na experiência vivida e não apenas na experiência teórica. As 

dobradinhas espontaneidade/criatividade/ e Tele/Relações/Encontros se ancoram na 

perspectiva da Experiência humana inédita e clinicamente indispensável. Admiramos, do 

mesmo modo, sua coragem e o incentivo dado à busca do novo, frente ao desconhecido.  

 

4 - ANÁLISE PSICODRÁMATICA  

Para a Análise Psicodramática, o desenvolvimento psicológico acontece em duas 

fases: a cenestésica e a psicológica. Em paralelo, acompanhamos, do nascimento à 

morte, a evolução do núcleo narcísico, isto é, desenvolvimento da identidade ou 

amadurecimento psicológico. Esse embrião da identidade está presente desde que 

botamos a cabeça para fora do ventre e sugamos pela primeira vez o seio materno.  

Chamamos essa primeira manifestação humana de núcleo narcísico original. Ela 

pode ser definida como uma vivência cósmica ou oceânica. Vivência porque não é ainda 

uma experiência compartilhada e cósmica ou oceânica porque metaforiza a infinitude ao 

qual o bebê é apresentado ao se deparar com o meio externo. Seu espaço psíquico, ainda 

sem contorno, incontinente, será chamado, seguindo a nomenclatura de Bermúdez, de 

Psiquismo Caótico Indiferenciado.  



O bebê passa, a partir do nascimento, a vivenciar o mundo exclusivamente por 

meio das sensações, e começa a interagir com o ambiente por volta dos oito meses. 

Antes disso, sua relação com a cuidadora é diádica, porém sentida como um fluxo de 

continuidade e descontinuidade. Discrimina-se o dentro e fora, mas ainda não se 

discrimina “eu”, “um”, “um e outro” ou “eu e tu” e “eu e ele”, igual e diferente, etc...
 

Essas distinções só estarão presentes entre o final da formação do segundo modelo e 

início da formação do terceiro, período ainda incluído na fase cenestésica, mas já 

marcado pela entrada da criança na vida social.  

A idade que marca o surgimento do “sujeito identitário” - que se desenvolve ao 

longo da fase psicológica- coincide com o surgimento da fala e o início da sociabilização 

do individuo.  

Isso corresponde, na teoria da AP, ao início da formação do Conceito de 

Identidade. Embora o termo “Conceito de Identidade” soe redundante, pois pode parecer 

que a experiência da identidade e o surgimento do conceito de identidade sejam 

fenômenos correlatos e contemporaneos; a expressão tem razão de ser.  

Tendo em vista a distinção entre “eu verdadeiro” e “eu adquirido”, o conceito de 

identidade se justifica por sinalizar a entrada do sujeito na vida social e a estruturação de 

sua identidade com todos os traços herdados da fase cenestésica do desenvolvimento. A 

identidade não é, portanto, o eu (self) genuíno do sujeito. É uma experiência marcada 

pelo aprendizado e pelas censuras morais e, por isso, tem a forma teórica de um 

“conceito adquirido”. Isso não quer dizer que a experiência identitária adquirida “seja 

falsa”, no sentido de ilegítima. Quer dizer que, depois de passarmos pelas vivências dos 

modelos estruturais, às quais se somam o clima afetivo da interação do bebê com a mãe e 

com o meio, teremos mais recursos e possibilidades de expressar-nos no mundo. 3 

                                                         
3 Nesse sentido, a distinção de Dias ecoa o pensamento de Moreno. Para Moreno, era importante distinguir 

a identidade, que surge com o nascimento do bebê, ainda em experiência simbiótica com a mãe, da 

identificação que passa a ocorrer depois que a criança desenvolve a capacidade de se distinguir do outro.  

Na A.P, contudo, falamos em Catarse de Integração, que ocorre quando o indivíduo supera o conflito entre 

aspectos contraditórios ou “divorciados” dentro da sua personalidade, integrando-os. Moreno, 



Além das sensações, a emergência das emoções, percepções e pensamentos 

formam o “mundo” cenestésico que chamaremos de intuição. A intuição, após o advento 

do ego e da interação com outros, se complexifica tornando-se, por fim, emoção e razão, 

qualidades do mundo mental. As sensações cruas vão desaparecendo paulatinamente da 

experiência e as memórias e os desejos que entram em conflito com a identidade vão 

sendo esquecidos, recalcados.  

Para a AP, completar a evolução narcísica ou amadurecer psicologicamente é 

reviver e superar os bloqueios que existiram em alguns desses modelos, rumo ao 

reencontro do verdadeiro eu. Algumas perguntas esperadas sobre estas afirmações 

seriam: como saberemos o que vem a ser um verdadeiro eu, se o supusermos perdido 

numa fase à qual não temos acesso? Aliás, como falar em eu genuíno sem concebermos 

um ser “intuitivo” que seja plenamente formado? A resposta é: pela integração desse eu 

na vida adulta.  

A superação dos bloqueios acontece pela revivência da sensação basal que 

marcou alguns desses modelos - de satisfação, alivio ou prazer - que caracterizam a 

estruturação neurótica do sujeito. Uma vez alcançado esse momento na terapia, a pessoa 

reintegra as áreas bloqueadas e volta a corresponder à expectativa genética de 

desenvolvimento das posteriores etapas do amadurecimento emocional. Isso não 

significa que ela esteja livre, daí por diante, de frustrações, decepções e dificuldades em 

geral. Significa que está apta a assumir os riscos de suas iniciativas, com autocrítica 

suficiente e sem tirania demasiada para consigo ou para com os outros. Em outros 

termos, significa que será uma pessoa comum, com erros e acertos; uma pessoa 

emocionalmente saudável. Esse é também o critério para alta em terapia. Não 

pressupomos a eliminação da neurose enquanto vivermos, posto que conflito é sinal de 

vida ativa (seu oposto é o amortecimento). Mas acreditamos num equilíbrio emocional 

com parte saudável ou funcional o suficiente para fazer face à neurótica: ou seja, aos 

“trancos” da vida, sem esmorecer ou perder as esperanças.  

                                                                                                                                                                        
diferentemente, falava em Catarse por Integração, que resultava da interação cooperativa do grupo, para se 

distinguir da catarse individual por ab-reação, usada incialmente por Freud.  



 

Voltando à fase cenestésica, é importante notar outro aspecto. A AP assume a 

premissa de que somos inicialmente um universo de sensações -ao longo da gestação- 

depois, um ser em relação num universo diádico- relação em corredor- mãe e filho-. Ao 

longo dos 2 primeiros anos e meio vivenciamos a fase de desenvolvimento intuitivo, na 

qual se incluirá a relação com o pai ou a figura com essa função cuidadora, junto com os 

climas afetivos familiares, fundamentais na formação dos universos relacionais 

internalizados ou, em outras palavras, dos mundos internos. Ela se conclui com a entrada 

na vida social e no universo da fala.  

O pressuposto deste esquema é uma agenda de expectativas genéticas, que se 

realiza e configura o desenvolvimento psicológico. Isso quer dizer que a capacidade de 

sentir, perceber, pensar, comunicar-se, produzir hormônios, construir identidades sexuais 

e manifestar capacidades motoras faz parte do patrimônio genético do ser humano. 

Embora possa haver falhas no desenvolvimento, o sujeito, ainda assim, será capaz de 

intuição, racionalidade e energia sexual. É isto que chamamos de “agenda de 

expectativas genéticas”4. Nosso trabalho, como clínicos, é descobrir como essa energia 

está sendo bloqueada, "mal- escoada" ou, em outros termos, como e por que a pessoa não 

consegue se satisfazer, aliviar as tensões ou se permitir sentir prazer.  

4.1 - FASE CENESTÉSICA  

Consideramos que a relação mãe-filho está presente desde a fase intrauterina do 

ser humano. Não podemos garantir que o feto sinta, estrito senso, a ansiedade que a mãe 

sente. Mas podemos pensar que condições mais ou menos satisfatórias de gestação 

dependem, em certa medida, do estado de saúde física e psicológica da mãe e de seu 

contexto de vida. Nesse processo, acontecem trocas, primeiro entre a mãe e o embrião, e, 

depois, entre a mãe e o feto, que nesta etapa ainda não constitui um ser distinto dela. 

Temos, porém, um “projeto de ser vivo”, nutrido pelas trocas respiratórias e alimentares 

intrauterinas. Pode-se supor que, já neste estágio, os padrões de funcionamento da 

                                                         
4 Dias se refere a esse fenômeno como protocolo genético e Bermùdez, no núcleo do Eu, já havia se 

referido ao mesmo fenômeno pelo termo “estruturas genéticas programadas”. 



gestora - de tranqüilidade ou de ansiedade, ambos perceptíveis nos padrões respiratórios, 

por exemplo -, marquem a estruturação e o desenvolvimento do feto.  

Além disso, acreditamos que o prazer ao longo da gravidez influencie as 

condições facilitadoras e adversas da gestação. Não é possível mensurar o “prazer”, mas 

é possível fazer hipóteses sobre a capacidade que a mãe ou que a atmosfera ao seu redor 

possui de proporcionar continência à criança. Falta de continência não quer dizer, 

obrigatoriamente, falta de desejo de cuidar do filho ou, ainda menos, culpa da mãe pela 

futura neurose deles! Ela pode ocorrer por inúmeros fatores, às vezes circunstanciais, às 

vezes neuróticos, `as vezes uma combinação entre os dois. 

Ao nascer, somos praticamente tecido conjuntivo e órgãos internos ligados ao 

cérebro por fibras nervosas. Essas fibras são ainda muito rudimentares, pouco 

mielinizadas e com predomínio do sistema interoceptivo. As trocas com a mãe não são 

sentidas ainda como uma interação. O bebê sente inquietude antes da mamada e 

plenitude depois. Os dois estados, porém, apesar de serem discriminados, não são 

percebidos como efeito da relação com “o outro”. Em um universo exclusivo de 

sensações - sobretudo na boca, estômago e esôfago - o binômio satisfação/ insatisfação 

constitui a marca dos primeiros três meses de vida.  

A teoria de Bermúdez, assim como a AP, descreve minuciosamente o modo 

como a fase cenestésica contribui para formar o complexo mundo intuitivo ou mundo 

interno. Para os fins do trabalho, é suficiente dizer que, ao final das mamadas, a criança 

incorpora, junto com o alimento, um clima afetivo de tranquilidade e bem-estar. À 

medida que a vivência se repete, o padrão se torna reconhecido e dá origem, em paralelo, 

à restauração do bem-estar. Esse mecanismo cria áreas de organização psíquica no 

interior do que Bermúdez chamou de “Psiquismo Caótico e Indiferenciado- PCI”. O PCI 

é a formação psíquica que surge com o nascimento e permanece até as primeiras formas 

de organização. Portanto, o “padrão de restauração do bem-estar” é a primeira 

experiência de reconhecimento ou a primeira memória, não consciente, do indivíduo. 

Ela é estritamente sensorial.  



Na AP denominamos essas experiências de vivências e, assim como Bermúdez, 

às áreas de organização psíquica dentro do PCI de POD - Psiquismo Organizado e 

Diferenciado -. Se a mamada for tensa, o clima emocional fixado pelo bebê é o da mãe: 

ansiedade, tensão, hostilidade, indiferença, etc. Nesses casos, o choro, a náusea e outras 

manifestações do bebê não têm a ver com a falta de saciedade e sim com a não 

restauração do clima de bem-estar retido na memória. Se isso se repetir reiteradamente, a 

criança guardará dessa primeira fase da vida vivências de insatisfação e incompletude 

com o alimento que absorve e estenderá essa vivência para os representantes 

psicológicos da função. Em outras palavras, terá, de modo geral, a tendência a 

reexperimentar insatisfação e incompletude com muitos dos “conteúdos” que absorverá 

ao longo da vida.  

De modo esquemático, vai repetir 1) a negação do “alimento sentido como ruim”. 

Isto é, vai negar-se a incorporar experiências emocionais que atualizem essa memória. 

Dias o denomina “ingeridor de boca travada”. Ou, então, repetirá 2) a voracidade pelo 

alimento que sente lhe ter sido negado. Nesse caso, Vitor o chamará de “ingeridor de 

boca aberta”. Assim, não consegue se satisfazer, pois o que recebe é sempre pouco e 

insuficiente. A carência, a falta de saciedade permanente, caracteriza os “ingeridores de 

boca aberta”5. Nos dois casos, as pessoas não saberão distinguir com clareza o que 

significa “estarem satisfeitas com algo”.  

Também ao final dessa fase, após três meses de alimentação e uma enxurrada de 

estímulos vindos de fora, a criança tem bem estabelecido o primeiro limite extracorporal, 

ou limite exaoral. Ou seja, ela é capaz de diferenciar o que é interno do que é externo. 

Não mais pertence, portanto, ao exclusivo universo cenestésico, no qual as variações são 

sentidas apenas como mudanças de qualidade interiores. A partir deste momento, as 

mudanças sentidas são atribuídas ao outro que alimenta ou ao que está fora – ambiente 

externo. Aqui começam a existir os primeiros registros perceptivos de interação e 

dependência do outro. Esse modelo psicológico de funcionamento, que acontece por 

volta dos três meses, foi chamado por Bermúdez e Dias de MODELO DE INGERIDOR 

(Dias, 1987, p.14). O Modelo do Ingeridor se completa com a instalação da Aura do 

                                                         
5 Expressão utilizada em aulas ministradas pelo autor. 



Ingeridor (ibid, p 14), representante do início da estruturação do Eu psicológico. Isso 

significa que a criança passa a experimentar a incorporação fisiológica – somática - 

como distinta da incorporação psicológica, e começa a vivenciar climas afetivos vindos 

de outras fontes que não a diádica.  

Nesse estágio, embora as vivências somáticas e psíquicas comecem a se 

distinguir de forma mais nítida, a conexão entre elas se mantém. Por exemplo, a 

incorporação tranqüila e satisfatória oriunda da mamada tranqüila está conectada à 

incorporação psicológica tranqüila do afeto de alguém. Dias chamará essa ligacão de elo 

psicossomático (Ibid, p. 15). Nesse ponto, a criança começa a ir para o mundo.  

Por volta dessa idade, as fibras nervosas já mielinizadas passam a operar 

funcionalmente no intestino grosso e dão inicio à peristalse. Com isso, as fezes saem da 

fase reflexa, adquirem a forma pastosa e, por fim, se tornam sólidas e tridimensionais, 

para depois serem expelidas por meio do ânus. Também nessa fase, com o 

desenvolvimento da ossatura e musculatura, observamos o surgimento do Sistema 

Nervoso Proprioceptivo - presente na musculatura e articulações, responsável pela 

localização corporal, espacial e temporal - bem como do S. N Exteroceptivo, presente 

nos tecidos, órgãos e sistemas responsáveis pelas funções relacionais com o ambiente.  

A partir de então, vivências de reconhecimento sensorial, que Bermúdez chamou 

de marcas mnêmicas, conectam-se à defecação e às mamadas, e organizarão outras áreas 

de diferenciação psíquica.  

Nessa fase, as vivências podem ser resumidas em quatro: 1-de surgimento, 2-de 

oposição, 3-de descarga motora 4- de perda. Elas simbolizam o surgimento de “algo” 

que é o “um” - com forma, consistência, limite – resultante da passagem do líquido para 

o sólido. O “algo” também pode ser representado como algo que preenche, entope ou 

que traz a sensação de alívio quando é expelido, quando se desprende e sai do próprio 

corpo. Supõe-se aqui um mundo de novidades: surge o recorte de algo descontínuo - um 

objeto, o cocô - que não é uma experiência contínua como as mudanças cenestésicas 

anteriores. O novo algo é, ao mesmo tempo, “meu”, mas também “sou eu’”; uma 



extensão de mim que gera um imenso desconforto se não for expelido. Ao ser expelido, 

surgem as primeiras sensações de alívio, que coincidem com a primeira expressão de 

perda de algo. A criança, assim, pode ou não se reconhecer a partir da repetição da 

satisfação com o que ingere e pode reconhecer produções suas: objetos gerados no seu 

interior e postos para fora, trazendo descargas de alívio e a vivência de desconexão 

desses objetos. Seguindo a mesma estrutura teórica, a criança terá essas vivências 

também no nível psicológico, com as representações correspondentes:  

1) de criação; 2 de elaboração; 3) de expressão; 4) de comunicação. 

Assistimos o brotar de uma idéia, pensamento, sensação, emoção ou percepção, num 

processo que Bermúdez chamou de criação. Na sequência, temos o embate com outro 

pensamento, emoção, etc., que também esteja surgindo. A comparação dessas 

experiências em diferentes contextos permite que a criança estabeleça a distinção entre 

iguais, semelhantes, opostos, em suma, a diferenciação ou a continuação ou a 

reformulação dos conceitos. A isto Bermúdez denomina de “processo de Elaboração”.  

Os processos de criação e elaboração marcam o surgimento da consciência ou da 

racionalidade, i. é, da capacidade de conceitualizar. Além disso, chamamos de 

“expressão” a atividade de “pôr para fora” os pensamentos, as sensações, etc.. A 

expressão é o correspondente psicológico da descarga motora cenestésica e, no plano 

psicológico, caracteriza a particularidade do falante pela entonação, gesticulação, 

mímica, enfim, pelas marcas corporais que singularizam uma fala. A comunicação, por 

sua vez, é o correspondente psicológico da vivência de perda e, assim como o alívio 

fisiológico, quando bem elaborado, assinala o desapego de uma vivência exclusiva, em 

favor do compartilhamento da experiência.  

Até aqui, se tudo tiver dado certo, outras áreas de diferenciação psíquica terão 

sido organizadas. De forma análoga ao Modelo do Ingeridor, o Clima Afetivo 

incorporado, somado ao Papel Psicossomático do Defecador resultará no Modelo do 

Defecador.  

Em cada pessoa isso corresponde a uma forma idiossincrática de criar, elaborar, 

expressar e comunicar conteúdos internos para o mundo externo. Alguém que tenha 



experimentado retenções nessa fase - que a tenha vivido sob climas inibidores - 

dificilmente conseguirá se expressar, se colocar no mundo. Ao mesmo tempo, 

dificilmente se sentirá aliviado ao conseguir “parir” e se desapegar, no nível fisiológico e 

psicológico, de conteúdos que ruminam dentro de si. Se o bloqueio ocorrer num nível 

muito regredido, a pessoa não conseguirá formular uma idéia própria. Ao precisar se 

expor e implicar, necessariamente, outras áreas do desenvolvimento, tenderá a se sentir 

paralisada. Seja como for, ela segue seu curso e atravessa mais esse modelo, 

completando a Aura do Defecador, isto é, desvinculando o papel somático do defecador 

do papel Psicossomático do Defecador. Assistimos aqui, junto ao surgimento da 

“propriedade” dos objetos, o surgimento, no mundo psicológico, “das vontades” da 

criança. As vontades começam a aparecer na preferência por um colo, rejeição por outro, 

nas pirraças, no medo dos desconhecidos, em suma, no despertar da relação com o 

mundo externo. Depositar algo sólido e tridimensional fora de si mesmo é testemunhar 

sensorial e perceptivamente a produção de uma coisa descontínua, diferente do corpo e 

de outros corpos que ocuparão o lugar, a partir daí, de “terceiro elemento”, exterior à 

relação diádica.  

Este estágio representa a conclusão do processo de diferenciação - que começou 

na produção do bolo fecal e das primeiras idéias - e se completa, agora, com um novo 

fenômeno, a dentição. Assim, falando em primeira pessoa, além de algo “ser meu” e 

“não ser eu”, pode ser posto para fora e pode ser recolocado dentro novamente, 

“voltando a ser meu”. A criança produz objetos dentro de si e busca a incorporação de 

outros objetos, não os recebe apenas passivamente:  

“Desse modo, a criança, simultaneamente, se identifica com o ambiente externo e 

mantém, com ele, uma relação de forte dependência à medida que identifica que o que é 

incorporado tem algo a ver com o que é defecado” (Dias, 1987, p.20)  

A curiosidade em experimentar tudo que está fora de si e sentir que é propriedade 

sua aumenta. O poder de intervir no mundo e capturá-lo, a posse e a intimidade com os 

objetos explorados pela boca e dentes designam o período do desenvolvimento que 

Freud denominou “Onipotência infantil”, no qual a criança sente que pode tudo. Para a 



AP,
 
aqui também se conclui a primeira área do desenvolvimento do sujeito: a Área 

Ambiente, que nada mais é do que nossa percepção, em primeira pessoa, do que é 

externo.  

Finalmente, com a maturação do Sistema Nervoso Central, a cenestesia corporal 

se desloca para os esfíncteres vesical e anal e para a bexiga urinária. Os esfíncteres se 

tornam mais tônicos e produzem maior continência da bexiga. A vivência somática, 

portanto, é a de maior contenção. Assistimos o surgimento do controle da vontade 

fisiológica, devido à maturação do sistema nervoso voluntário. Nesse momento, passa a 

existir a possibilidade de uma determinada urgência, como a de urinar, não ser 

imediatamente descarregada. O interesse no ambiente externo pode fazer com que a 

criança opte por não dar vazão à necessidade fisiológica. Ela mantem essa situação até a 

bexiga estar “estourando”. Nesse instante, rende-se ao fato de ser obrigada a retirar a 

atenção do ambiente externo para se concentrar na própria necessidade, pois é pouco 

provável que consiga urinar em movimento.  

A necessidade de urinar começa por uma sensação incômoda e inespecífica. 

Paulatinamente, a tensão se concentra na bexiga urinária enquanto cresce a 

desconcentração nos assuntos e objetos ao redor - Atenção Flutuante. Por fim, emerge a 

inquietação corporal, em função da necessidade de se concentrar no ato da micção. A 

criança pode postergar esse momento porque, agora, consegue deliberadamente contrair 

os esfíncteres vesical e anal, a fim de não ter que interromper o prazer da interação com 

o ambiente. Quando o enchimento da bexiga chega ao limite, ela se resigna, se retira do 

ambiente, relaxa a contração dos esfíncteres e permite o ato reflexo, qual seja, o jato 

urinário.  

O processo, no plano somático e nos correspondentes psicológicos, pode ser 

resumido da seguinte forma:  

1- Tensão lenta e progressiva - aciona os mecanismos de atenção e pensamento, 

produzindo uma Ativação Mental.  

2- Controle dos Esfíncteres - produz a passagem do binômio tensão 



vesical/Ativação mental para o binômio Ativação Corporal/prazer corporal seguido da 

Ação Corporal no ambiente.  

3 -Abertura dos Esfíncteres - corresponde aos momentos de decidir interromper a 

atividade externa e se concentrar no urinar, momentos nos quais ocorre a mobilização 

dos grupamentos musculares que descomprimem a bexiga, vencem a contenção 

esfincteriana e permitem a ação.  

4 - Descarga Motora - acompanha a ação do início ao fim. O início está ligado à 

luta contra a contração dos esfíncteres, que produz a “não-ação”, ou inércia. Para 

continuar, a criança tem que vencer a contração muscular da bexiga e de todo trajeto da 

uretra, até finalmente a urina ser jogada para fora corpo, produzindo a sensação de 

prazer.  

No nível psicológico, os correspondentes seriam:  

1- Pela ativação mental, a criança começa a fantasiar, a criar uma estrutura 

narrativa para a experiência, isto é, cria um enredo para a fantasia – devaneio - e 

estratégias para colocá-la em prática – planejamento.  

2- Pelo controle dos esfíncteres, começa a ter controle sobre a vontade e sobre os 

momentos em que pode contrariá-la ou satisfazê-la.  

3- Pela decisão e pela primeira descarga iniciadora do ato de urinar, começa, por 

coragem ou necessidade, a pôr em prática desejos contidos. Em virtude disso, começa a 

entrar em contato com um sentimento fundamental na estrutura psicológica de todos nós, 

a gratificação.  

A aura do Urinador se fecha com a conclusão de seu Papel somático e 

psicossomático. Nessa fase, as marcas de reconhecimento mnêmico do modelo serão 

aquelas futuramente impressas nas vivências de “Planejamento, Controle, Decisão e 

Execução de ações no ambiente Externo que satisfaçam os desejos internos” (...) e 

gratifiquem a criança (ibid, p.25).  



O uso do Papel Psicossomático no lugar do somático, em casos de bloqueio nesse 

modelo,  acontecerá sempre que a criança se exceder no controle dos esfíncteres. 

Relembramos que o blloqueio nessa primeira parte do modelo, ou seja, a parte mental, é 

aquela em que a criança planeja e elabora suas fantasias exaustivamente, sem conseguir 

pô-las em prática. Ou seja, não ousa assumir o risco de concretizar seus desejos. Esses 

serão denonimados, por Dias, de urinadores vesicais. Se o bloqueio ocorrer na parte da 

execução, acontece o inverso: o indivíduo age impulsivamente, sem controle, por não 

conseguir fantasiar, devanear e planejar. Enfim, pode sentir o desejo ou a necessidade 

surgirem, e agir impulsivamente, vindo a sofrer as conseqüências da falta de 

planejamento e elaboração de seus desejos. Esses serão denominados urinadores 

uretrais6. 

Como nos casos anteriores, o Clima absorvido pela criança, somado ao Papel 

Psicossomático do Urinador, formam o Modelo do Urinador. Nessa etapa, junto com a 

plena formação do Sistema Nervoso Central, conclui-se a formação dos Modelos 

Estruturais e a delimitação das áreas psíquicas Mente e Corpo, responsáveis, 

respectivamente, pelo pensar e sentir.  

Vale ressaltar que essa fase, embora ainda pré-egoica, é contemporânea à entrada 

da criança na vida social. O Clima internalizado se complexifica em sua composição. 

Será formado pela interação com o Pai ou pessoa que exerça essa função e também pela 

interação com o meio. Sua novidade, por conseguinte, será a interação com o Meio. A 

criança está apta a falar e a aprender com o recurso da língua.  

Ainda assim, não obstante as aquisições, não usufruem plenamente da 

consciência reflexiva, elemento que se desenvolverá daí em diante. É importante 

ressaltar que, apesar da influência da vida social que se inicia, as marcas do Clima 

absorvido, nesse como nos modelos anteriores, ficam impressas na estrutura de 

personalidade. Os Climas internalizados deixam registrados na criança traços de 

personalidade das figuras cuidadoras - Figuras de Mundo Interno (FMI) ou traços do 

“jeito Familiar”, caso este último tenha sido muito contundente na vivência infantil. Por 

                                                         
6 Expressão utilizada em aulas ministradas pelo autor. 



exemplo, uma família muito dura, crítica e/ou punitiva pode marcar a criança com um 

clima inibidor de sua espontaneidade.  

A partir da integração da criança na vida social e da aquisição da linguagem, o 

desenvolvimento emocional/psicológico é entendido como desenvolvimento identitário 

ou evolução do núcleo narcísico. Desde então, ela entra na esfera normativa dos valores 

e aprende a avaliar suas condutas e disposições como certas ou erradas – domínio ético -; 

belas e feias – domínio estético e verdadeiras e falsas – domínio lógico.  

De acordo com as premissas da AP, qualquer trabalho terapêutico que tenha 

como instrumento a fala pode recorrer à memória evocativa ou insight como pilar do 

trabalho, desde que pretenda recuar até a fase da aquisição da Linguagem. Antes disso 

não há lembrança consciente e, portanto, não há memória evocativa. Os registros são 

cenestésicos e, sendo assim, deve-se seguir as pistas das sensações. Uma memória 

cenestésica não será lembrada, será integrada à experiência por meio da catarse. No 

entanto, para a AP, se a catarse estiver descontextualizada da leitura aprofundada do caso 

do paciente será apenas uma descarga emocional. Isto é, a catarse não tem eficácia na 

remoção dos sintomas, a menos que esteja associada ao entendimento mais amplo das 

defesas criadas pelo indivíduo para evitar o confronto com sensações intoleráveis. A 

catarse, per se, talvez seja adequada à descarga de angústias circunstanciais, mas, se se 

trata de angústia patológica, ela provavelmente será ineficiente.  

Qualquer terapia que tenha como objeto o mundo relacional internalizado terá 

pela frente um trabalho árduo, posto que não pode se comprometer com o 

desaparecimento da angústia patológica apenas pela remoção de sintomas. Para a AP, o 

trabalho tampouco pode chegar atingir seus objetivos só por meio da memória evocativa. 

A fala precisa ser associada a cenas de descarga que promovam o contato com as 

sensações típicas dos climas internalizados na primeira fase da existência e que não têm 

registro verbal. Esse trabalho, contudo, só é possível com pessoas com evolução 

narcísica avançada e com o domínio dos processos de fala. Ou seja, é preciso levar em 

conta o que elas puderam fazer com o que viveram e com os mecanismos de defesa que 

foram levadas a estruturar.  



Dados estes limites e obstáculos, pode-se perguntar como o processo 

psicoterápico, para a AP, pode alcançar a primitiva fase cenestésica? A proposta da 

prática clínica é: por meio do confronto com as Figuras de Mundo Interno e, finalmente, 

do desmonte dos vínculos compensatórios. Nesse caso, contamos como recurso 

terapêutico diferencial o trabalho com os sonhos. Não desenvolveremos esse tópico 

porque excede os limites do trabalho. Mas seu uso será ilustrado na descrição de um caso 

clínico.  

Por ora, vamos dar um passo atrás e caracterizar, do ponto de vista patológico, a 

fase intuitiva do desenvolvimento e a experiência esquizotípica.  

4.3 - FASE CENESTÉSICA - PATOLOGIAS.  

Em primeiro lugar, é preciso mencionar que todos os modelos que passaram por 

climas inibidores são acompanhados de um medo basal. O medo se exprime pela 

sensação de estar “sem saída”, de uma “falta estrutural”, e por uma “expectativa 

ansiosa”. Estar “sem saída” é sinônimo de não ter recursos para enfrentar a rejeição, 

opressão ou falta de orientação. Essas seriam as situações primárias de angústia que se 

atualizam ao longo da vida, quando a pessoa se percebe inteiramente só, sem 

possibilidade de encontrar propostas para seguir a vida, sem poder apelar para crenças 

transcendentes - religiões, medicinas alternativas, meditação – ou para vínculos 

compensatórios de qualquer natureza - bebida, cigarro, drogas ou crenças ideológicas 

etc.  

Os vínculos compensatórios são relações especiais que a criança estabelece com 

objetos ou pessoas que substituem as funções de cuidado - ligadas ao modelo de 

ingeridor -, proteção - ligadas ao modelo de defecador - e orientação - ligadas ao 

modelo de Urinador - que lhe faltaram nos primeiros anos de vida. Os vínculos são 

criados na falta da continência e da proteção necessárias para que a criança desenvolva, 

de forma autônoma, essas funções.   

Os indivíduos que passam por essa fase sem maiores percalços, desenvolvem a 

auto-continência necessária para executar as funções de cuidado, proteção e orientação 



de si próprios. Esses, todavia, são “tipos ideais”. Indivíduos normais sempre apresentam 

furos na experiência relacional internalizada. O mais comum é que um modelo 

psicológico estrutural apresente falhas. O que diferencia o diagnóstico de um indivíduo 

neurótico saudável não é a ausência de falta estrutural, mas a quantidade de “partes 

saudáveis” estruturadas o suficiente para que ele dê conta das responsabilidades e 

solicitações da vida social e emocional. Deste aspecto, quanto mais modelos bloqueados, 

mais difícil será encontrar recursos para lidar com as inevitáveis faltas impostas pela 

vida. Dizer que algo ou alguém ocupa o lugar de vínculo compensatório, quer dizer que 

ele desempenha a função que caberia ao próprio sujeito desempenhar. Ou, em outros 

termos, a função de cuidar, proteger ou orientar fica delegada a outro que não o sujeito.  

Em termos teóricos, a zona de Psiquismo Caótico e Indiferenciado (PCI) não se 

completa como Psiquismo Organizado e Diferenciado (POD). Algumas áreas ficam 

como bolsões de PCI, que vão se mostrar nos vínculos compensatórios. A ansiedade 

causada pelo contato com essa zona de carência fica apaziguada na relação com o álcool, 

a bebida, as drogas, algumas relações afetivas, etc.  

Esse é o mecanismo de sobrevivência mais rudimentar da experiência subjetiva 

ou relacional internalizada. A partir da fase egóica, o desenvolvimento se apoia nas 

estruturas defensivas próprias a cada modelo – as chamadas defesas intrapsíquicas - e 

nas defesas de evitação narcísicas ou egóicas em maior ou menor grau de consciência. 

Por exemplo, defesas de evitação intuitiva - grau variável de consciência -; de emoção 

reativa - grau variável de consciência-; de evitação deliberada – consciente - e 

racionalizações/ justificativas - grau variável de consciência.  

Além do mais, o corpo se defende por meio de somatizacões, distúrbios 

funcionais, defesas dissociativas e defesas projetivas. Todos os mecanismos, contudo, 

são superficiais se comparados ao desmonte dos vínculos compensatórios. É como se 

descascássemos toda a cebola e, ao final, sobrassem os vínculos compensatórios. Eles, 

por conseguinte, estarão presentes ao longo de todo o processo terapêutico e são o último 

passo para o alcance da catarse de integração. O momento de desmonte dos vínculos 

compensatórios é o momento em que se revive a sensação de falta de saída, tal qual foi 



vivida na primeira infância: como o medo de encarar a morte.  

Na terapia esse momento costuma ser um divisor de águas e, embora difícil, 

quando superado, é a condição do amadurecimento e evolução emocional. É um 

momento extremamente delicado e não creio que seja intencionalmente visado por 

alguém, mesmo quem possua um grande investimento no processo terapêutico. A 

situação é de grande infelicidade, acompanhada de um intenso desamparo e solidão. Se, 

contudo, as pessoas resistem e atravessam os momentos mais duros, experimentam a 

sensação de integridade, como se as coisas finalmente se encaixassem. Isso porque 

podem se sentir mais genuínas e, sobretudo, porque sabem que superaram a “sensação de 

encarar a morte” com recursos próprios, sem bengalas. Entendem, por fim, que podem 

contar consigo e se conciliam com seu valor e amor próprio.  

Na neurose ou nas esquizotipias conviver com os bloqueios nos modelos 

cenestésicos significa sentir-se acompanhado do medo basal da morte, sempre que se 

chega perto desse furo. Cada vez que o indivíduo se aproxima dessa falta, desse algo que 

não ocorreu (o acolhimento, a proteção, a orientação do/a cuidador/a), o medo ressurge, 

assim como a expectativa permanente de que algo ainda está por vir.  

Na verdade, as três sensações originais - acolhimento, proteção, orientação - são 

complementares e fazem parte da agenda genética mencionada no início do trabalho: o 

organismo foi estruturado para completar esses modelos e seguir a evolução psicológica. 

Se isso não ocorrer, os sujeitos tenderão a viver uma expectativa ansiosa pela 

complementação dos modelos, condição para que a vida emocional possa seguir seu 

curso, em pleno vigor de sua criatividade.  

4.4 - ESQUIZOTIPIA:  

Para a AP, grosso modo, a condição esquizóide tem origem na situação em que o 

feto não foi aceito e acolhido pela mãe, por razões conscientes ou inconscientes. Essa 

condição começa na fase intrauterina e o registro das sensações de rejeição passa da mãe 

para o feto pelo líquido amniótico e pela placenta.  



Existem dois tipos de rejeição materna. Uma deliberada, a qual Dias chama de 

“não-aceitação ativa”, cuja consequência é um clima inibidor de hostilidade e rejeição. 

Esse clima, repito, produz na criança, desde o estado fetal, a sensação ativa de não-

acolhimento, ameaça e destruição. Outra não deliberada, denominada “não-aceitação 

passiva”. Nesse caso, o clima externo, desde a matriz perinatal, será um clima de 

indiferença e de vazio.  

As referências teóricas da Análise vem, por um lado, da noção de Eu Dividido, 

de Laing e, por outro, de alguns teóricos de base reichiana, como Boadella, Soussumi e 

Calegari. Com Laing, além da riqueza da descrição da condição de “desesperada solidão 

e isolamento” (Laing, 1973, in Silva e Dias, 2008, p.133), temos o fundamento teórico 

da fenomenologia existencial. A fenomenologia é usada com o objetivo de assegurar ao 

esquizóide uma posição sadia no mundo, diferente do esquizofrênico, para quem ficaria 

reservada a posição psicótica. Para a AP, da mesma forma, alguém com estrutura 

esquizotípica ou psicodinâmica esquizóide - que pode advir da mobilização do núcleo 

esquizóide -, tem experiências subjetivas de natureza distinta da esquizofrênica. Ser 

esquizoide significa ter atrelado à sua experiência, desde a época fetal, à sensação 

primordial de não pertencer e de se sentir sob ameaça de destruição. Mas é possível que 

a falta de continência, proteção e cuidado- definidores das condições do clima 

facilitador, durante a gestação - aconteçam na experiência pós-natal e compensem a 

vivência de ameaça intrauterina. Assim, falamos de uma estrutura de personalidade 

esquizotípica ou da patologia estrutural esquizoide, quando o clima inibidor intrauterino 

se mantém nas condições de vida pós-parto da criança. Pode acontecer, contudo, que o 

clima inibidor pré-natal seja compensado por climas facilitadores durante o 

desenvolvimento dos modelos cenestésicos. Nesse caso, o sujeito terá em sua formação 

psicológica um núcleo esquizoide. Todos os seres humanos se desenvolvem no 

enquadramento dos modelos neuróticos, com faltas estruturais ligadas aos mecanismos 

de incorporação (ingeridor-receber), de criação, elaboração e comunicação (defecador-

expor-se) e planejamento, execução e controle (urinador-agir). O esquizóide, entretanto, 

viverá tendo como pano de fundo a sensação de “não pertencer”, de não ter direito de 



existir e de poder ser destruído e anulado.7  

A continuidade fenomenológica, que reconhecemos como sendo o Self – Eu 

Verdadeiro-, no caso dos esquizóides é rompida. Na verdade, se admitirmos a 

possibilidade de o esquizóide se integrar, aceitamos que ele tenha um Eu Verdadeiro . 

Ele, porém, é cindido e apresenta a “continuidade” fragmentada em diversas 

representações de Eu. Por essa razão, sente-se temeroso de ser “assolado por 

pensamentos, sentimentos, desejos e anseios altamente conflitantes” (Gabbard, 1998, in 

Silva e Dias, p. 155). Do ponto de vista clínico, porém, não há dúvida de que esse sujeito 

se reconhece como eu, o que nos permite conduzir o processo de busca da integração 

psíquica.  

Todavia, o processo é lento porque existe uma dúvida permanente sobre quem ele 

é, especialmente se tiver havido episódios de surto. Essa cisão, para a AP, aponta para 

uma particularidade no funcionamento esquizóide: a dinâmica dos dois Eus cenestésicos, 

o Eu Operativo e o Eu Observador. Isto faz com que muitas pessoas tenham a sensação 

que suas vidas são performances sem sentido, repetições sem intecionalidade e sem 

propósito. Não se trata da repetição neurótia, como num caso de apatia, por exemplo. 

Falamos aqui de uma condição muito primitiva de desconexão entre o viver a vida e o 

sentir ou motivar-se a agir sobre ela. Para a AP essa cisão estaria representada pelo Eu 

que age e outro Eu que observa, que vigia o anterior, mas não ousa “entrar na vida”. 

Segundo Silva:  

“Sabemos que a função de toda defesa é manter a estrutura psíquica como foi 

originalmente organizada, portanto, no caso do esquizoide, a função da defesa é manter a cisão. 

É como se essa cisão ficasse impressa na própria estrutura da personalidade, transformando-se no 

aspecto psicodinâmico central da patologia esquizoide”(Ibid, p.156).  

Com efeito, o esquizóide traz imagens muito claras: de não se sentir pertencendo, 

                                                         
7 Qualquer indivíduo, independentemente do grau de saúde psíquica, pode acionar a defesa esquisóide em 

algum momento do seu desenvolvimento. Isso significa que alguma vivência de isolamento e abandono, 

que eventualmente foi sentida pela criança (algo nada incomum) pode ser revivida sem que isso denote ou 

se refira à um modelo equisóide estrutural. Essas distinções são importantes porque ampliam o espectro de 

experiências incluídas no que classificamos como esquisotipias.  Com essas distinções claras, temos um 

repertório de manejo clínico maior e mais eficiente para esses quadros diagnósticos.  



como se estivesse sempre de penetra na festa, sempre por trás das coxias ou fora do 

palco, como se nunca pudesse passar de coadjuvante a ator principal. Ele se sente como 

um blefe, uma farsa, um impostor que não tivesse direito à vida própria. Na prática 

clínica, o trabalho com o esquizóide tem esse duplo viés: por um lado, fundir o Eu 

Observador e Operativo e, por outro, trabalhar suas faltas estruturais neuróticas, as quais, 

porém, são secundárias ao trabalho fundamental que é integrar a experiência de si 

mesmo, o Eu cenestésico.  

Não sabemos o que Moreno pensou sobre a esquizotipia. Sua aversão ao 

patológico e a opção por evitar o mundo intrapsíquico talvez nos dêm pistas da razão 

pela qual seus comentadores não encontraram, na sua obra, temas referentes à 

psicopatologia. Seja como for, suas técnicas consistem no nosso grande tesouro para o 

manejo e aceleração do trabalho terapêutico, seja das esquizoidias, seja das neuroses. 

Dito isso, antes de concluir, descreverei as principais técnicas adaptadas e criadas a partir 

das técnicas básicas morenianias para a AP e exemplificarei, a partir de dois casos 

clínicos, como utilizamos a teoria na prática.  

                   

5- A teoria do Papel e as Técnicas morenianias:  

As técnicas surgiram a partir da intuição moreniana de que existimos, em 

sociedade, por meio de papéis. Do ponto de vista filosófico, isso significa que não somos 

seres solipsistas. Estaríamos fadados à extinção, se dependessemos, apenas, do nosso 

mundo subjetivo. Portanto, embora a preocupacão de Moreno, desde o início, 

concernisse à correlacão entre os três aspectos: Deus (Criação), o Eu (indivíduo que 

emerge do Encontro com o Tu) e a Liberdade (livre arbítrio), sua conclusão não foi à 

adesão a alguma forma de existencialismo. Fruto de um zeitgeist que acolheu o ápice do 

romantismo, da fenomenologia e do marxismo, a liberdade moreniana precisou integrar a 

necessidade da vida coletiva à formação da individualidade. O sujeito moreniano, por 

conseguinte, não seria um indivíduo preso à auto-reflexão ou ao individualismo, 

tampouco seria apenas expressão de comportamentos. Daí surge a nocão de Papel. 



Papel, para Moreno, não aludia aos escritos dramáticos, como os papéis gregos, mas aos 

personagens ou às “posições que a pessoa assume dentro da sociedade” (Ibid, p. 211). 

Em resumo, estamos no mundo, espontaneamente, em relação e por meio de papéis. A 

noção de papel é o fundamento para o desenvolvimento das técnicas morenianas.  

Para ele, ao nascer, a criança se desloca da placenta biológica para a “placenta 

social”. A placenta social é o continente e a condição de possibilidade da crianca. Ela foi 

chamada de Matriz de Identidade. A Matriz de Identidade contempla todo o período em 

que a criança é dependente do outro para estar e ser no mundo. Ele define esse período 

como Primeiro Universo e o divide em dois Tempos:  

1) Primeiro Tempo do Primeiro Universo ou Realidade  

Total:  

Período em que a crianca ainda não se distingue das pessoas e objetos ao seu 

redor. Também conhecida como etapa da unidade ou da Identidade do Eu com o Tu, 

marca a entrada da criança na vida por meio dos papéis. A interação se desenvolve, 

progressivamente, por meio dos papeís psicossomáticos que ajudam a criança a 

experimentar o que chamamos de corpo. Em outras palavras, a boca, os olhos, o ouvido, 

as zonas do corpo que promovem os primeiros contatos com o outro, funcionam como 

iniciadores físicos no processo de aquecimento para um estado espontâneo. Esses 

primeiros papéis, o papel de comedor, de dormidor, etc, serão chamados papéis 

psicossomáticos. No início, só existe tempo presente e a dependência dos “eus 

auxiliares” é integral.  

2) Segundo Tempo do Primeiro Universo ou Periodo da Identidade Total 

Diferenciada  

A relação com a mãe introduz, progressivamente, a criança na cultura e, num 

dado momento, ela começa a perceber que existe algo que não é ela, isto é, começa a 

discriminar o eu e o Tu. A asssimilacão de novos aglomerados de papéis, bem como o 

desenvolvimento da espontaneidade (fator e), começam a inserí-la num processo de 



diferenciação que é a condição de possibilidade para a troca de papéis. Ela começa a 

perceber que pode se portar como o Tu e estar no lugar dele. Com a separação objetal 

surgem os sonhos e, também, os primeiros rudimentos de tele- sensibilidade. Surgem, 

progressivamente, a percepção e a dimensão temporal
.
  

3) Segundo Universo ou Brecha entre Fantasia e Realidade  

Finalizada a Matriz, o corpo inicia o aquecimento para uma nova forma de 

atuação: a produção de imagens. O surgimento da habilidade de construir de imagens ou 

de atos imaginados versus atos reais divide o universo em duas novas categorias: fantasia 

e realidade. A divisão implica a distinção entre mundo social e mundo fictício, donde se 

desenvolverão, respectivamente, os papéis sociais (pai, por exemplo) e papéis 

psicodramáticos (Deus, por exemplo). Nessa etapa se torna possível inverter papéis. 

As técnicas básicas morenianas relativas à fase de desenvolvimento da matriz de 

identidade são:  

1) DUPLO (estágio da identidade Total):  

No DUPLO o ego auxiliar ou terapeuta simula a primeira fase do 

desenvolvimento, isto é, a fase em que, recém-nascida, a criança precisa que alguém faça 

por ela aquilo que ela ainda não é capaz de fazer por ela mesma. Ele, portanto, a imita, 

como um dublê de cinema.  

2) ESPELHO (estágio do reconhecimento do eu):  

Representa a fase em que a criança já é capaz de se diferenciar. Inspirada no 

momento em que a criança se olha na superfície do espelho da água e é capaz de se 

reconhecer. A técnica do Espelho terá a função de fazer com que os sujeitos vejam seus 

comportamentos refletidos.  

3) INVERSÃO DE PAPÉIS (estágio de reconhecimento do Tu):  

Representa o momento em que a criança se torna capaz de sair de si mesma, se 



colocar no lugar do outro e ver o outro ocupar o seu lugar. Nesse momento, ela já é 

capaz de imaginar, fantasiar. 

ÁTOMO SOCIAL:  

Contemporâneo ao desenvolvimento da matriz de identidade e se prolonga pelas 

fases em que a assimilacão de papéis passa a ocorrer mediante o condicionamento, a 

percepção e a objetivacão. Seu alcance será tão amplo quanto as possibilidades 

interativas dos sujeitos permitam. Ele testemunha a natureza social, por um lado, e a 

natureza dependente da espécie humana, por outro. De acordo com Almeida, Goncalves 

e Wolff:  

“Em sua origem, compreende a mãe e o filho. Com o correr do tempo vai aumentando 

em amplitude com todas as pessoas que entram no círculo da criança e que lhe são agradáveis ou 

desagradáveis e para as quais, reciprocamente, ela é agradável ou desagradável” (Goncalves, 

Wolff e Almeida. P.63). 

 

6)  Universos psicoterápicos e as modalidades de Espelho na Análise 

Psicodrática 

Com base nas técnicas referentes à matriz de identidade, no Átomo Social e 

algumas outras, Dias criou um repertório de técnicas, cujo escopo é o tratamento 

individual. Isso significa que, não obstante adpatado do modelo moreniano, o trabalho 

com os Espelhos assume outro viés, visto que parte de universos psicoterápicos que 

focam o mundo relacional internalizado e cujo objeto de investigacão é a angústia.  

Para tanto, é preciso, antes, apresentar o universo de intervenção psicoterápica. 

No trabalho com o mundo relacional internalizado, lidamos com três grandes quadros de 

angústias: 

Angústia Existencial 



Acontece sempre que houver mudança no projeto de vida da pessoa. A imagem 

mais nítida é a sensação de “perda de chão”. As referências que norteavam a vida da 

pessoa desaparecem e ela fica apática, sem ação. Essa angústia também é comum no 

final dos processos de terapia. A pessoa já fez um longo processo de enfrentamento das 

FMI, das restrições narcísicas ou morais impostas pelo seu Conceito de Identidade e 

precisa conseguir implementar ou refazer as mudanças necessárias para um projeto de 

vida autêntico.  

Angústia Patológica  

Angústia gerada pelos conflitos neuróticos ou de mundo interno. Sua 

característica principal é ser uma angústia desproporcional à realidade externa. Trata-se 

de grandes ansiedades: de ser rejeitado, de se expor, de se lançar na vida (as três grandes 

dificuldades ligadas aos bloqueios na fase cenestésica) e são os quadros mais 

desafiadores do trabalho psicoterápico.  

Angústia Cuircunstancial  

Angústia real ou de mundo externo, acontece quando eventos do mundo externo 

ameaçam a integridade física e emocional dos sujeitos e geram quadros de angústia 

reativa. Por exemplo, tragédias, perda de emprego, mudanças de contexto sócio-cultural 

inusitadas, problemas conjugais, doenças crônicas.  

A partir desse diagnóstico, avaliamos qual angústia é soberana no setting, de 

forma a decidir qual será o manejo adequado para a condução do trabalho.  

Os universos psicoterápicos se estabelecem de acordo com a angústia 

apresentada pelo paciente. Ele será relacional, nos enquadres de angústia circunstancial e 

existencial; e relacional internalizada, nos quadros de angústia patológica. 

Descreverei, com a ajuda de Silva, os oito espelhos criados por Dias, além do 

átomo e da Interpolacão de Resistências, porque estão presentes nos casos clínicos que 

irei ilustrar. A seguir, descreverei o universe das angústias,  



ESPELHOS: 

 1) Espelho que Retira.  

Primeiro Espelho.  

Objetivo é retirar a fala do paciente e fazer com que ele se observe de fora.  

Consigna = (regra).  

Na primeira vez, explicamos à pessoa que vamos tentar repetir exatamente o que 

ela disse. Pedimos que ela deixe a cabeça bem solta e veja se ocorrem lembranças, 

associações etc. Se ocorrerem, pedimos que nos contem, dependendo da consigna, o que 

sentiram, se houve alguma associação, lembrança, imagem, etc...  

Indicações:  

- Para todas as fases da terapia. É uma técnica básica. Especificamente, no início, 

é importante para criar a intimidade do paciente com a dramatização e para colher dados 

da vida dele. Mais adiante, é usada também para desmontar “racionalizações”8  

-No curso do processo, em fases de Depressão de Constatação9, serve para 

elaborar os conteúdos neuróticos que foram trabalhados, elaborar o processo percorrido.  

2) Espelho Físico.  

É o espelho que Retira atitudes ou comportamentos que nos dão indícios de 

expressões de ansiedade ou angústia. Ex: tiques, gagueira, etc..  

                                                         
8 Chamamos de racionalizacões as justificativas usadas pelos pacientes, inconscientemente, para evitar o 

contato com o material excluído ou a angústia patológica. 
9 Chamamos de depressão de constatação o momento fundamental para o processo de amadurecimento 

psicológico. Nesse caso, a depressão não é neurótica, isto é, não evita o material excluído alternando fases 

de euforia e hipotimia. É o momento em que, já numa fase adiantada do processo terapêutico, a pessoa se 

depara com o que foi capaz de fazer da sua vida, com os enfrentamentos que evitou, com as escolhas, 

deliberadas ou compulsórias que teve que fazer e precisa assumir o custo e as consequências disso.  

 



Consigna: Terapeuta: “Vou fazer o Espelho, mas dessa vez vou incluir alguns 

aspectos que percebo”.  

Ex: Vou tentar colocar os tics que eu vejo ou Vou dar ênfase ao seu jeito 

exagerado (histeria).  

P.S. - A consigna é importante para não suscitar reação negativa do paciente ou 

não constrangê-lo. Claro que, em todos os casos, é importante que haja alguma 

intimidade com o paciente; que exista um vínculo criado; que ele tenha nos autorizado a 

entrar em seu mundo interno e possa ter alguma auto-continência para suportar se ver 

nesses aspectos.  

Indicação:  

Já foram ditas: quando a angústia patológica se manifesta no corpo ou nas 

defesas de histerias conversivas. 

2) Espelho com Cena de Descarga.  

Espelho que Retira acrescido de falas que são direcionadas às pessoas da 

realidade do paciente ou à Figuras do Mundo Interno (FMI)  

Consigna:  

Terapeuta: “Vou fazer o espelho acrescentando falas suas, só que de um jeito um 

pouco diferente”. Não é para você repetir lá fora, ok? É só para você sentir e avaliar 

como seria se você pudesse dizer isso para a pessoa em questão; isso que você vem 

dizendo aqui dentro”.  

P.S. - Em geral esse é um momento importante no trabalho. Os pacientes 

costumam se entusiasmar e se sentem aliviados ao perceberem que o conflito/ impasse 

começa a ter uma saída. À medida que escuta seu desabafo de fora, aos poucos fica claro 

a quem se dirige a raiva, a culpa, etc… 



Manejo: Usamos outras cadeiras ou almofadas, além da que representa o 

terapeuta, e dirigimos a cabeça e olhar para a(s) outra(s) pessoa(s) a quem o sentimento 

se dirige.  

Indicações:  

- Quando o paciente está superaquecido em relação a alguém das suas relações 

externas ou a alguma Figura de Mundo Interno. Cabe ao terapeuta discriminar o que o 

paciente não consegue identificar. Com isso ele consegue desaquecer e o trabalho pode 

continuar.  

- Quando ele ocupa muito tempo da terapia falando sobre os impasses, mas não 

tem condições psíquicas de entrar em contato com a carga afetiva mobilizada. Começa, 

por isso, a projetá-las em outras pessoas de sua realidade externa e no terapeuta. Nesse 

caso é importante dirigir a emoção: raiva, amor, culpa mágoa, arrependimento, a quem 

de direito.  

- A última indicação se aplica aos casos nos quais o terapeuta tem indícios da 

divisão interna na fala do paciente e quer mobilizá-la. A partir do impacto as cenas, o 

paciente começa a discriminar as Figuras que dão origem à opressão, culpa, vergonha , 

etc  

Consigna: - Terapeuta: “Escute e veja como é que você avalia as dificuldades de 

se colocar para essa pessoa”.  

4) Espelho com Duplo  

- Espelho que Retira + Técnica do Duplo.  

Objetivo: o Espelho com Duplo tem a função de exprimir conteúdos latentes. 

Assim, à diferença da Cena de Descarga, o importante é assinalar não o que está tácito, 



mas o que ainda não está consciente para o cliente.10 Isto é feito, porém, como uma 

modalidade do Espelho. Ou seja, incluimos, no meio da repetição da fala do paciente 

(espelho que retira), conteúdos subentendidos na fala do paciente, mas ainda não 

conscientes para ele.  

É fundamental, portanto, que o Duplo seja usado na hora certa, ou seja, num 

momento em que já exista intimidade e percurso terapêutico suficiente para que o 

paciente possa ouvir, internalizar e se apropriar do que foi dito. Se o tempo não for 

respeitado, ele pode ficar ofendido e o efeito é contraproducente.  

Consigna  

Terapeuta: “Dessa vez eu vou fazer o Espelho, acrescentando algumas coisas que 

você não disse. Veja como repercute; se faz algum sentido para você. Se não fizer, deixe 

para lá”.  

Indicações:  

-Quando o paciente não consegue perceber ou admitir certos sentimentos que 

ficam insinuados no discurso.  

-Quando as divisões internas começam a vir à tona e começamos a perceber as 

FMI. Em outras palavras, quando captamos conteúdos latentes e há condições - clima 

terapêutico, continência - para expô-los.  

Contraindicação: - Quando ainda não há intimidade e tempo de trabalho 

suficiente. O que é dito pode soar ofensivo ou induzir o paciente a sentir ou pensar em 

coisas que não encontram eco em seu mundo, pois refletem o mundo interno do 

terapeuta. Para evitar esses inconvenientes é recomendável que o terapeuta esteja sempre 

                                                         
10 Vitor adapta, do Duplo do Moreno, a idéia de que falamos em lugar do paciente, o que ele ainda não 

pode dizer. Diferentemente de Moreno, porém, não se fala no lugar de alguém que não é capaz de falar em 

nome próprio porque depende física ou psicológicamente do outro. Mais proximo à Freud, o Duplo, na AP, 

serve para explicitar o conteúdo recalcado ou os climas internalizados que começam a vir à tona nas falas 

referentes às Figuras de mundo interno que representam os climas inibitórios introjetados.  Mister, portanto, 

que o conteúdo da fala já esteja implícito no discurso do paciente, para que se traga à tona algo que o 

paciente, incoscientemente, já autorizou que sejatematizado na sessão.  



em terapia pessoal e com supervisão de casos.  

5) Espelho desdobrado:  

Espelho mais importante para evidenciar as Divisões internas: ̄ Objetivo: 

Expressão dos conflitos: Desejo versus Impedimento  

Utilizado tanto para as divisões neuróticas quanto para as esquizotípicas. O 

fundamental é o paciente perceber dois lados dele em conflito e começar a identificar de 

onde são provenientes.  

Consigna:  

No caso das Neuroses:  

Terapeuta: “Hoje vou usar o Espelho de outro jeito. Estou percebendo que tem 

dois lados seus num impasse. Vou fazer a conversa entre eles dois. Veja se lhe ocorre 

alguma coisa, se lhe lembra pessoas ou situações.”  

- FMI11 versus EU VERDADEIRO - mostrar com duas almofadas: uma de cada 

lado do terapeuta.  

 

- C.I12 versus EU VERDADEIRO.- mostrar com duas almofadas: uma de cada 

lado do terapeuta. 13  

No caso das esquizoidias:  

1) Identificado o Eu Observador e o Eu Operativo, fazer o Espelho que retira, 

                                                         
11 FMI- Figura de Mundo Interno 
12 CI- Conceito de Identidade 
13 As divisões internas são sempre expressões do conflito entre um desejo e um impedimento. Elas podem 

expressar um conflito entre um desejo autêntico e uma opressão, desqualificacão, etc..., vindas de Figuras 

opressoras ou permissivas internalizadas ou pode representar o conflito entre um desejo autentico e um 

impedimento narcísico. No vocabulário da AP, essa seria uma divisão entre Eu verdadeiro e Conceito de 

Identidade. 



adicionando a seguinte consigna: Terapeuta: “Hoje X (o paciente) vai falar com o 

terapeuta e o X2 vai estar ao lado, observando (desdobrá-lo em operativo e observador)  

2) Divisão neurótica do paciente. No caso do esquizóide, porém, sabendo que se 

trata de uma divisão dentro do Eu Operativo. Ou seja, ele vai viver os dilemas neuróticos 

comuns, somados à sensação, de pano de fundo, de não pertencer  

Terapeuta: “Hoje vou fazer uma conversa entre dois lados do X. Deixe a cabeça 

bem solta e veja se vem alguma imagem, sensacão, associação.  

Em geral, começa-se a usar essa modalidade de espelho desdobrado quando o 

paciente já está em processo de fusão do Eu Operador e do Eu Operativo  

Indicações: No primeiro caso, quando o paciente entra em contato com a 

sensação de ser aceito (algo ausente na vida dessas pessoas e que, em geral, vem 

acompanhada de grande carga de ansiedade) e rompe a barreira entre o Eu Observador e 

Eu Operativo. No segundo caso, para trabalhar o seu lado neurótico, quando o conflito 

vem à tona.  

6/7) Espelho que reflete/espelho com questionamento:  

- Espelho + Interpolação de Resistências. - Técnicas de Escolha para os 

casos de Defesas Projetivas no Setting. .  

 

- ESPELHO QUE REFLETE:  

    - Conversa do paciente com ele mesmo. Ele vai alternando os lugares.   

 Objetivo:   

     Trazer de volta para o Mundo Interno do paciente as divisões que estão 

projetadas no terapeuta. Fazer com que o paciente proponha uma saída para seus 

impasses.  Consigna: Terapeuta: “Hoje vamos fazer uma conversa sua com você 

mesmo; como  se você estivesse diante de um Espelho”.  - Ele deve ir alternando de 

lugar (por exemplo, cadeira A e B, José falando com José) a cada problema que tenha 



sido exposto. Ele escuta o problema posto por ele próprio e tenta responder. Troca de 

lugar novamente e segue tentando responder aos impasses que ele mesmo se coloca. No 

momento em que ele começar a sugerir ou trazer uma proposta de saída para o impasse, 

começa a se angustiar (a angústia volta para o seu mundo interno). Assim, saímos do 

quadro de defesa projetada e podemos começar a trabalhar a divisão interna do cliente.  

P.S. - A tendência será o paciente rejeitar todas as propostas sugeridas pelo Eu do 

Espelho, até que ele mesmo comece a sugerir e aceitar alguma proposta.   

Indicação:  

Divisões internas externalizadas - projetadas no terapeuta: Nesses casos, o 

terapeuta fica angustiado, paralisado ou com dúvidas desproporcionais ao andamento do 

trabalho com o paciente. Em supervisão e na terapia pessoal é possível entender se as 

angústias patológicas do paciente estão projetadas nele, ou seja, na relação com o 

terapeuta. Aqui, o manejo visa o retorno da angústia patológica para o mundo interno do 

paciente, para que ele possa entrar em contato com ela e trabalhá-la.  

ESPELHO COM QUESTIONAMENTO:  

Espelho que Retira com um questionamento no final.  

Objetivo:  

A função é a mesma: ajudar o paciente a achar saídas e propostas para ele 

mesmo. Nesse caso, porém, o intuito é fazer com que ele assuma a função psicológica 

que está delegando ao terapeuta: cuidado/ protecão (ingeridor), avaliação/julgamento 

(defecador), orientação (urinador),  

Consigna:  

Terapeuta: “Vou usar o Espelho, mas vou terminar com uma pergunta, que você 

deve responder da melhor forma que puder.  

P.S - A formulação da pergunta deve se relacionar com o conflito gerador do 



impasse.  

- Seguimos com os questionamentos, até que o cliente consiga entrar em acordo 

sobre o conflito, e possa trazer alguma proposta de mudança.  

Indicação:  

Projeção de vínculos compensatórios no setting:  

Nesse caso, a angústia também fica na relação com o terapeuta, de uma outra 

forma: ele se sente compelido a cuidar, a proteger ou orientar o paciente no setting 

(funções que o paciente precisa ser capaz de desempenhar por si só), contribuindo para a 

manutenção do sintoma  

8) Espelho com maximização.  

- Indicado para os conflitos relativos à postura narcísica (bloqueio na evolucão do 

núcleo narcísico)14. Nestes casos procuramos evidenciar os Conceitos de Identidade - 

Identidades adquiridas - que estão em confronto com o Eu verdadeiro. Para a AP, o 

bloqueio no núcleo narcísico representa o divórcio entre a percepção que o mundo tem 

do sujeito e sua autopercepção.  

As Maximizações, no Espelho,  vão se referir aos NÃOS da realidade que o 

indivíduo se recusa a receber. É o caso de atitudes soberbas que escondem uma imensa 

insegurança e dos subterfúgios que a consciência cria para fingir que não se frustrou.  

Além disso, as maximizações se referem aos NÃOS que o próprio indivíduo cria 

pela insegurança em se expor. Com receio de não suportar os confrontos e competições 

no mundo externo, ele cria falsos impedimentos de modo a não ser obrigado a testar sua 

genuína capacidade, e prossegue imputando aos outros uma suposta má vontade em 

reconhecer seus talentos ou habilidades.  

                                                         
14 Esse bloqueio remete à fase da onipotencia infantile e está descrito, em detalhes, no volume Teoria da 

Programação Cenestésica, de Dias. 



Consigna:  

Terapeuta: “Eu vou fazer o espelho, mas vou carregar em alguns aspectos e 

complementar com um ou outro detalhe que sua fala sugere ou deixa perceber. Escute, 

veja como você avalia”.  

Indicação:  

- Trabalhar núcleo narcísico. O objetivo é que o sujeito possa aceitar os limites da 

realidade, se for o caso, ou, então, que entenda como cria impedimentos internos à 

realização de projetos que idealiza por medo de se expor, o que resulta em não ser capaz 

de  saber se pode concretizá-los.  

- Em geral, se o processo ocorre da maneira mais favorável, a resolução dos 

conflitos narcísicos é seguida da sensação de alívio e de uma atitude mais tranquila 

diante da vida, visto que o sujeito para de “brigar com o mundo”.  

Todas essas técnicas foram adaptações para lidar com a falta de recursos para 

uma dramatização mais robusta num setting de terapia bipessoal. Elas aceleram o 

processo terapêutico justamente porque propiciam uma maior intimidade com os 

clientes, facilitando também nossa internalização do paciente ou, em outras palavras, 

“nossa capacidade télica e nossa percepção adequada do cliente” (Dias e Colaboradores, 

2010, p.152).  

- TOMADA DE PAPÉIS/ ÁTOMO FAMILIAR/ ÁTOMO SOCIAL.  

Normalmente usamos estas técnicas no trabalho com adolescentes porque, nessa 

fase,  eles têm dificuldade de entrar em contato com as angústias patológicas. É um 

modo de colher dados e criar intimidade com eles. Também é indicada para pacientes 

com a angústia externalizada, ou seja, ansiosos, com pouca auto-continência ou, em 

outras palavras, pouca capacidade de conter a própria angústia. São também utilizadas 

em entrevistas iniciais, para colher dados da vida do paciente, por meio de uma outra 

estratégia: como ele acha que as pessoas os veem.  



- CLAREAMENTO :  

Devolução verbal, numa linguagem acessível e sem recursos psciodramáticos, da 

nossa percepcão, como terapeutas, do conflito, do funcionamento psicodinâmico ou do 

momento da terapia.  

Objetivo:  

Esclarecer os mecanismos inconscientes usados pelo paciente para evitar o 

contato com sentimentos, traços de personalidade, segredos, enfim, conteúdos difíceis de 

serem admitidos pela própria consciência.  

Um clareamento feito dentro de um trabalho com núcleo narcísico, pode ser 

ilustrado pela seguinte devolução de um paciente:  

“A insistência em se manter num trabalho que não lhe paga o que você acha que 

merece e não o gratifica é desproporcional a sua justificativa – de que precisa provar ao 

seu chefe (também concunhado) como ele não pode prescindir de você. Ela parece a 

busca de um reconhecimento que você não teve e que se atualiza na relação com esse 

chefe”.  

Indicacão:  

-Localizar o paciente com relação ao seu momento na terapia.  

Existem outras técnicas dirigidas aos trabalhos de mediação ou que implicam 

mais de uma pessoa no setting. Restringi-me à descrição das técnicas adaptadas e criadas 

por Dias a partir da estrutra moreniana para a terapia individual. Com esse enquadre, 

dispomos de um repertório de técnicas a partir da avaliação da angústia trazida pelo 

paciente.  

7- EXEMPLOS CLÍNICOS:  

Descreverei alguns momentos importantes em dois casos que ilustram o uso das 



técnicas psicodramáticas:  

1) D: Diagnóstico/ metapsicologia:  

D. chega com diagnóstico psiquiátrico de esquizofrenia paranóide. Tem 45 anos, 

está em terapia comigo há 5 anos e meio e tem um quadro equilibrado. É medicado pelo 

psiquiatra que me indicou e chega com a queixa de falta de relacionamentos e desejo de 

ter uma namorada. Do ponto de vista da AP, sua psicodinâmica é esquizotípica. Isso 

quer dizer que a patologia estrutural é a sensação primária de não pertencer, anterior à 

formacão dos modelos. O primeiro momento do trabalho tem o foco no Eu Operativo: 

trabalhar seu modelo neurotico, que é de urinador. Ele diz com frequência que se sente 

um robô, que se sente como coadjuvante no palco da vida, um vigia de si mesmo. Tem 

inúmeros rituais que ocupam um imenso tempo da sua rotina e se queixa de não ter 

tempo, de ter que levar o mundo nas costas e ter uma rotina de obrigações áridas 

(características esquizóides e de controle do urinador), que incluem o trabalho no Forum, 

viagens para cidades vizinhas e um curso preparatório para a OAB, que parecia ser um 

compromisso sem fim, visto que ele já tinha feito inúmeras provas sem sucesso .  

Descrição do caso:  

Com a morte do pai (empresário, de família migrada da Europa na época do 

Nazismo); começo a ampliar o Espelho que Retira para o espelho com cena de descarga. 

Procuro fazer cenas de descarga para o pai, para a mãe (maior FMI) e para os irmãos. 

Conseguimos trabalhar a despedida do pai, a raiva e o ressentimento que ele sente para 

com os irmãos e a mãe que, segundo ele, o rejeita desde o útero (outra fala recorrente de 

esquizóides). A partir daí, com uma relação télica mais bem estruturada, intensificamos o 

trabalho com espelhos com descarga e com duplo. D. desiste da OAB e começa a 

considerar o direito de ter férias e momentos prazerosos na vida. Um certo dia chega 

visivelmente transtornado:  

-Nao sei o que aconteceu comigo. Acho que estou em surto. - O que 

aconteceu? -Não sei. Eu estou sem chão, estou perdendo os horários e até aqui, no nosso 



trabalho, tenho perdido metade das sessões. Começo a pesquisar e descubro que ele 

esteve numa Termas com uma moça que lhe interessou. Ela, na verdade, teve uma 

relação mais afetuosa que o normal, pois não quis cobrar pelo encontro. No desenrolar 

do trabalho, entendo que D. se sentiu acolhido, aceito e isso suscitou um quadro de 

grande ansiedade. Faço o clareamento do seu funcionamento: -É como se houvesse dois 

Ds que convivem dentro de você: um que só observa e se sente de fora da vida, como 

você costuma dizer, e outro que age “roboticamente”, cumpre funcões e obrigações, mas 

não sente o prazer ou o sofrimento da vida. Você rompeu o muro entre os dois. Eles 

estão se fundindo. Isso é um longo processo, mas é o momento mais importante da sua 

terapia.  

A partir daí, D começou a se lembrar de sonhos (flashs, basicamente de 

sensações e imagens) e começou a fazer planos para tentar sair de casa e conhecer novas 

pessoas. Desde então, esse é o espelho mais importante do trabalho. Se o trabalho 

começa a “patinar”, voltar às mesmas queixas, volto a colocar no espelho a fala do 

Observador em frases como: “’Eu me senti vivo...” ou “ela me viu...” ou “não, eu não 

posso mais desistir...” , em contraposicão ao Eu operativo, que se queixa e não vê 

sentido em continuar uma vida rotineira, enfadonha e repetitiva.  

D:  

- “Sinto que estamos enxugando gelo” (recorrentemente ele traz essa fala mas, 

dessa vez, me sinto desconfortável, saindo do meu lugar de terapeuta.)  

- Sim, D.  

-Pois é, já são 5 anos e meio e eu tive muito ganhos mas eu não sei quanto tempo 

mais vou aguentar. -Coloco no Espelho com Duplo, como se isso fosse uma cobrança 

para mim (terapeuta).  

Ele responde, já familiarizado com o meu vocabulário: “Sei que não é seu papel 

me orientar, que eu tenho que encontrar minha respostas, mas não está acontecendo e eu 



já tenho 45 anos e meio...”.  

Uso, então, no Espelho que Retira, a fala do D. para a mim (terapeuta). A 

consigna é que ele sente no lugar da almofada que me representa e responda como 

Cecília, para o D. -lugar que agora fica representado por uma almofada  

Ele responde, entrando no meu papel : “D., você já é adulto, você sabe suas 

repostas” Volta ao lugar do D., respondendo para a Cecília ( almofada): “Eu sei, mas 

ser adulto não significa estar certo. Às vezes a família está certa e nós estamos errados”.  

A partir daí, começo uma conversa do D. com o D., no Espelho que Reflete (ele 

alternando os lugares dos dois Ds em conflito). D. Versus D.: “Nao sei como responder”.  

Paramos ali e localizo o momento da terapia (Clareamento). Concluo, com a 

anuência dele, que a família está representada pela mãe e devolvo: 

Eu: “estamos, nesse momento, trabalhando no seu Eu Operativo, sua mistura com 

a sua mãe. Sua dificuldade de responder a ela e o preço que isso tem para sua 

autonomia”. D. segue comprometido com a tarefa de encontrar uma saída para ele.  

2) V.: Diagnóstico/ metapsicologia:  

Diagnóstico de ingeridora. Rituais compulsivos. Distúrbio Alimentar. Descrição 

do caso: V. chega a terapia com 17 anos e o histórico de 4 anos de bulimia. Pai militar, 

autoritário de quem ela morre de medo. Mãe alcóolatra, família de Minas, totalmente 

dependente do pai de V. Os dois são separados, mas convivem no mesmo apartamento. 

O pai de V. tem uma namorada jornalista e uma ex-mulher, com quem tem dois filhos 

cerca de quinze anos mais velhos que V. e seu irmão M. O transtorno alimentar é 

vencido no trabalho e o material de trabalho passa a ser seu “jeito estranho”, anti-social, 

o fato de ter poucos amigos e de, aparentemente, não se incomodar em ser assim: gosta 

de ficar no quarto, olhando para o teto, ouvindo música. Acha cansativo e desgastante 

sair. Além disso, trabalhamos a tensão constante no ambiente familiar. Termina um 



namoro de 3 anos e, cerca de um ano depois, perde a tia (grande e única referencia 

afetiva familiar) e duas primas e as duas respectivas filhas (primas de segundo grau de 

V.) em um acidente de carro trágico. O luto e a solidão são trabalhados via espelhos com 

cenas de descarga, tomadas de papéis e, sobretudo, com sonhos. V. começa a apresentar 

uma irritabilidade com relação a mãe inédita, visto que a mãe sempre ocupou um papel 

de vítima na relação com o pai.  

Conseguimos trabalhar o incômodo e, posteriormente, a raiva da mãe- Espelho 

com cena de descarga: “Então, mãe, no fundo, eu e o M. não podemos sair de casa. O 

que a gente pode fazer? A senhora só bebe o dia inteiro. Vive dizendo que nosso pai 

comeu, cuspiu e, portanto, vai ter que roer o osso. O que a gente pode fazer? Mesmo que 

conseguissemos um emprego, não poderíamos deixar a senhora aqui sozinha”. A pena 

impedia que ela se conectasse com a raiva que sentia da mãe e fazia com ela, assim como 

o irmão,  permanecessem reféns da vingança da mãe contra pai.  

No Espelho Desdobrado trabalhamos o conflito presente na hora da compulsão. 

Nesse momento a divisão interna se apresenta entre duas Vs. 

V1: (Figura Opressora): “Olha que porcaria que eu sou: não consigo fazer nada 

por mim, que gorda, inútil, como alguém vai gostar de mim? VersusV2: (Figura 

Permissiva): “ah, relaxa, desiste. Você é gorda mesmo. Ninguém vai gostar de você. Cai 

na real. Pelo menos você tem um prazerzinho: comer!”. 

 A idéia da cena do Espelho desdobrado, feito com duas almofadas, uma de cada 

lado da minha cadeira, em que represento os dois lados de V. é ver se algum dos lados 

lhe faz lembrar alguém. Até esse momento, na terapia, sempre tínhamos chegado à 

Figuras opressoras identificadas com o seu pai. A partir dalí, conseguimos chegar na 

figura permissiva, essa segunda V., que lembrava a sua mãe.  

Um ano depois, V. conhece um rapaz por um aplicativo do celular e se apaixona 

perdidamente. Com seis meses de relação com ele, para de frequentar a terapia. Cinco 

meses depois me procura desesperada: o namorado terminou sem nenhuma razão 

aparente. Além disso, agora tinha o agravante do pai não querer mais pagar a terapia.  



V: “Estou sem chão. Não consigo entender. Não faz sentido, etc...”. Durante dois 

ou três meses, praticamente, escuto V. (continência) e faço Espelho com cenas de 

descarga para o ex-namorado, com o objetivo de trabalhar o luto da relação. V. começa 

a sonhar reiteradamente com favelas e com uma mochila, na qual recolhia coisas . 

Começa a sonhar que recebe presentes e, na sequência, começa a dar presentes nos 

sonhos. Devolvo que favela, na simbologia dos sonhos, é zona de carência. V. havia 

visitado lugares de miséria, que no mundo interno, se referem à miseria afetiva (zona de 

carência ligada ào PCI-zona essa que ficou, até então, apaziguada pelo vínculo de 

dependência com a comida e foi deslocado para a relação com o namorado). Entra em 

contato com a sua identidade (sua mochila, seus conteúdos e começa a receber e a doar 

conteúdos: construção de um nova identidade). Depois começa a ter vários sonhos com 

fogo e tempestades: entra em contato com emoções agressivas e turbulentas, e tem 

vários sonhos com cenas de enfrentamento com a mãe, com o irmão e com o ex-

namorado. Devolvo que, após entrar em contato com as zonas de carência, ela se 

fortalece, começa a encontrar novos recursos em si mesma (na sua mochila) e a abrir 

espaço para receber e para dar. Isso faz com que ela entre em contato com uma outra V., 

escondida, que não é tão boazinha, passiva (emoções agresivas e turbulentas). Explico 

que, nesse caso, isso é muito bom, pois a energia agressiva é, também, energia de defesa.  

Nos meses seguintes, V. conseguiu um estágio, começou a trabalhar como 

hostess num restaurante e está saindo com dois rapazes. Teve uma importante situação 

de enfrentamento com o pai. No momento, está de novo com dúvidas se vai conseguir 

dar conta do trabalho, da faculdade e do estágio nesse final de percurso (está quase se 

formando). Colocando a cena de impedimento no espelho desdobrado, tínhamos duas 

cenas possíveis:  

Primeira cena: V1: “Não vai dar. Você é só uma. Esquece esse trabalho. Isso era 

temporário. Termina logo essa faculdade. Já veio até aqui. É importante ter uma 

faculdade”; V2: “Mas nem sei se quero isso mesmo. Até agora, último período, nao sei 

se é psicologia o que eu quero. O trabalho está tendo uma importância emocional, ocupa 

a minha cabeça, ainda não é hora de largá-lo. V. reconhece a fala em pressão, como do 



seu pai.  

Segunda cena: V1: “Acho importante terminar, já cheguei até aqui, porque não? 

Se eu estivesse certa de querer outra profissão, mas não é o caso...” V2: “Desiste. Você 

não gosta disso, se tivesse que gostar, já teria descoberto. Deixe para lá”. Não reconhece 

a segunda fala como permissiva. Pudera. A Figura permissiva foi, temporamente, 

vencida: V. “deixou de desistir”: parou de ficar dentro do quarto, olhando para o teto. 

Saiu de casa, foi para a vida e está aprendendo a contar consigo. Perdeu 10 kilos. Segue 

o processo de amadurecimento, aprendendo a se posicionar na vida, entrando em 

contato, como indicavam seus sonhos, com a sua energia de defesa.  

 

5- CONCLUSÃO:  

Uma vez aceita, conceitualmente, a gama de experiências que se sucede antes da 

aquisição da fala, o ponto controverso é como avaliar a força ou a importância dessas 

experiências ao longo do desenvolvimento psicológico. É possível acreditar que elas 

existam, mas discordar dos critérios de reconhecimento de tais forças numa vida já 

marcada pela repressão cultural. Também é possível dar crédito a elas e supor que se 

possa retroceder até esse ponto do desenvolvimento mediante a linguagem, usando o 

recurso da fala, como propôs Freud. Na prática psicanálitica, mesmo admitindo a 

importância das primeiras experiências na formação do conflito (Melaine Kelin e 

Winnicott), é discutível supor a possibilidade de se recuar “aquém” do ego, ou seja, para 

experiências que antecedam à consciência, usando como recurso a fala (que emerge 

concomitantemente à consciência), ou seja, supor memória evocativa de experiências 

pré-verbais.  Muitos terapeutas corporais se propuseram a fazer isso com outros recursos. 

Desenvolveram elegantes teorias para captar, compreender e trabalhar as couraças, 

marcas ou padrões emocionais no corpo. Faltou-lhes, porém, um teoria que integrasse as 

experiências singulares pré-verbais à narrativa de vida pós- egóica. Faltou-lhes a 

psicodinâmica. Desejar uma teoria que “costure” estrutura, experiência pré- verbal, 

contexto e olhar psicodinâmico talvez seja pretensioso ou ingênuo. Moreno, contudo, 



aparece em cena e dá destaque às primeiras experiências vividas na formação da nossa 

identidade. Por meio da teoria da espontaneidade, propõe uma terapêutica baseada em 

cenas catárticas que visam o desbloqueio das emoções inibidas. Se a emocão bloqueada 

é detectada e descarregada, por meio da catarse, o sujeito retoma o contato com a 

espontaneidade e segue dando vazão à sua criatividade. Para ele não era relevante, 

porém, focar o trabalho no universo subjetivo, qual seja, o das angústias. A solução para 

os problemas humanos estaria nos grupos, sua condição essencial e necessária. Seu 

grande legado para as teorias que se propõem a trabalhar com a subjetividade ou 

universo relacional internalizado e com o universo patológico, é o pressuposto do Eu 

espontâneo / criativo, condição de possibilidade para que se possa postular o conflito 

entres lados ou aspectos dissonantes da constituição do Ego que serão integrados.  

A proposta da AP é trabalhar as angústias em todas as suas formas de 

apresentação e conduzir um processo de aprofundamento e amadurecimento psicológico 

que leve à essa integração. Isso quer dizer que se leva em conta os conflitos egóicos e os 

conflitos resultantes dos climas inibitórios pré-verbais que, num processo terapêutico 

bem sucedido, resultam na integracão do Eu. Por conseguinte, o processo terapêutico 

será constituído por insights (ou catarses), entendidos como momentos de clareza do 

sujeito a respeito do seu funcionamento psicodinâmico, que lhe permitem integrar, 

paulatinamente, o material excluído da consciência. Mas só se conclui quando ele acessa 

as vivências cenestésicas e as integra. Isso implica em reviver as sensacões de falta 

estrutural, de expectativa ansiosa e de falta de saída tal qual foram experimentadas nas 

vivências primárias.  Isso acontece quando ele desmonta os vínculos compensatórios, 

estabelecidos desde então. Após revisitar seus núcleos de carência e entrar em contato 

com os climas inibidores, como vividos na infância, o paciente entra em contato com os 

modelos bloqueados e restabelece a possibilidade de se assumir ou se aceitar, se 

expressar e se lançar na vida.  

Nesse estágio, consideramos que ele alcançou a catarse de integracão. Integrar-

se significa encontrar uma forma de estar na vida com prazer e criar estofo para lidar 

com as angústias existenciais e circuntanciais próprias do curso da vida.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS:  

1) Almeida, W. C, Gonçalves, C. S, Wolff J.R Lições de  

2) Psicodrama. Introdução ao pensamento de J.L. Moreno. 1988. São Paulo. Ágora  

3) Blatner, Adan, M.D(?). Tele: The dynamics of Rapport in: Anthology, Psyodrama 

since Moreno. Holmes, Paul, Karp, Marcia , Watson, Mike. 1994.Work in progress, 

revised in february 2006, website (?)  



4) Cecchin, Gianfranco, Gerry, Lane, Wendel, A.Ray. Irreverence- A Strategy for 

Therapists’ Survival. London, 1992. Karnack Books  

5) Dias, Vitor R.C.S. Psicodrama. Teoria e Prática, 1987. São Paulo. Ágora.  

6) Dias, Vitor R.C.S. Análise Psicodramática. Teoria da Programação Cenestésica, 1994.  

São Paulo. Ágora  

7) ______________. Psicopatologia e Psicodinâmica na Análise Psicodramática. VOL I, 

2006. São Paulo. Ágora  

8) Dias, Vitor R.C.S, Silva, Virgínia de Araújo. Psicopatologia e Psicodinâmica na 

Análise Psicodramática. VOL II, 2008. São Paulo. Ed Ágora.  

9) Dias, Vitor R.C.S e Colaboradores. VOL III. 2010. São Paulo. Ágora.  

10)___________________________. VOL IV. 2012. São Paulo. Ágora  

11) Garrido, Eugênio M. Psicologia do Encontro: J. L. Moreno, 1996. São Paulo. Ágora  

12) Guimarães, Leonídia. Psicodrama e Filosofia- articulações com a praxis 

psciodramática, 2003. Aracajú. Blog de Leonídia  

13) Moreno, J.L. Psicoterapia de grupo e Psicodrama, 1959. São Paulo. Editora Mestre 

Jou. 

14) Moreno, J.L. Psicodrama, 1981. São Paulo.  Editora Cultrix Ltda. 

15) Shützenberger, A.A. Introducion al psicodrama. Aguilar, Madrid, 1970 

in______________________________________________p.132  

16) Nehnevajsa, . Las bases de la psicoterapia. Hormé. Buenos Aires, 1972, p.286 in 

______________________________________________  



 



 

 

 

 
 
 

                                                             

 
 


